Revista Sarance N° 55 @

INSTITUTO OTAVALENO Diciembre - Mayo - 2026

DE ANTROPOLOGIA

1®a
REVISTA

SARANCE

3@ Open Access

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicolégica en los
Andes septentrionales de Ecuador'

Sounds and Gestures of Mourning among the Kichwa Otavalo. An Ethnomusicological
Study in the Northern Ecuadorian Andes

Kichwa Otavalo runakunapa wanuymanta uyariykuna. Hana Antis Ecuador
mamallaktamanta taki yachaykunata taripay

Matteo Carrozza

matteo.carrozza@uniromal it

ORCID: 0009-0002-9716-090X

Universita degli Studi di Roma. La Sapienza.

(Roma. Italia).

Revista Sarance
ISSN: 1390-9207

ISSNE: ¢-2661-6718

Fecha de recepcién:
16/09/2025

Fecha de aceptacion:

El articulo explora la concepcion de la muerte y los ritos funerarios lo/11/2025

de adultos entre los Kichwa Otavalo, pueblo indigena originario de la
provincia de Imbabura (Andes septentrionales del Ecuador), a partir
de una investigacion de campo realizada en los cantones de Otavalo y
Cotacachi entre 2022 y 2024. Con base en los estudios de antropologia
de la muerte y de etnomusicologia, se analiza el valor funcional de las
expresiones sonoras, coretticas y gestuales en el proceso de superacion
del luto dentro de una cultura con una nocién circular del tiempo. Segtn
la perspectiva émica, la musica, la danza y las ofrendas de alimentos
constituyen los principales medios mediante los cuales el mundo de
los vivos puede entrar en contacto con el de los ancestros. Las piezas
instrumentales acompanan todos los momentos del duelo. Ademas

Cita recomendada:

Carrozza, M. (2025).
Sonidos y gestos
del luto entre los
Kichwa Otavalo.

Una investigacion
etnomusicologica
en los Andes
septentrionales de
Ecuador. Revista
Sarance, (55), 17 -

de estas, cada fase posee acciones sonoro-gestuales propias: juegos y
gritos rituales durante el velorio; lamentaciones funebres (en ocasiones
interpretadas incluso en los dias previos) y danzas circulares en el

! Este trabajo se realizo en dos fases, que se veran reflejadas en los ejemplos y material recolectado.
La primera, en el ano de 2022, y la segunda en el 2024. Esta segunda etapa se realizé como parte de
una estancia de investigacion de 3 meses en el Instituto Otavalenio de Antropologia.

41. DOL: 10.51306/
ioasarance.055.02

080

INSTITUTO OTAVALENO DE ANTROPOLOGIA | 17


mailto:matteo.carrozza@uniroma1.it
https://orcid.org/0009-0002-9716-090X
https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

@ Revista Sarance N° 55
Diciembre - Mayo - 2026

entierro; cantos funebres y oraciones en la conmemoracion. Finalmente, la particular
relacion que los Kichwa establecen con los muertos se manifiesta anualmente en el
Dia de los Difuntos mediante las visitas masivas a los cementerios indigenas locales
para organizar abundantes banquetes funerarios acompanados por interpretaciones
musicales de diferentes formas, que van desde los grupos panandinos modernos
hasta los mas tradicionales dngel kalpay, ninos y jovenes que rezan por los difuntos
haciendo sonar una campana.

Palabras clave: musica; ritual funerario; muerte; kichwa; indigena; etnomusicologia

Abstract

This article explores the conception of death and the funerary rites of adults among the Kichwa
Otavalo, an Indigenous people of the northern Ecuadorian Andes (Imbabura province), based
on fieldwork conducted in the cantons of Otavalo and Cotacachi between 2022 and 2024.
Drawing on studies in the anthropology of death and ethnomusicology, the functional value
of sonic, choreutic, and gestural expressions in overcoming grief is analyzed within a culture
that conceives of time as circular. From an emic perspective, music, dance, and food offerings
constitute the main means through which the world of the living can come into contact with that
of the ancestors. Instrumental pieces accompany all stages of mourning. In addition to these, each
phase includes its own sound-gestural actions: ritual games and shouts during the wake; funeral
laments (sometimes performed in preceding days) and circular dances at the burial; along with
funeral songs and prayers during cemetery commemorations. Finally, the distinctive relationship
that the Kichwa establish with the dead is manifested annually on the Day of the Dead through
mass visits to local Indigenous cemeteries to hold abundant funerary banquets accompanied
by all kinds of musical performances, ranging from modern pan-Andean groups to the more
traditional angel kalpay, in which children and youths pray for the deceased while tolling a bell.

Keywords: Music; Death ritual; Death; Kichwa; Indigenous; Ethnomusicology

Tukuyshuk

Kay killkaypimi rimarin Hana Antis Ecuador mamallaktamanta, Imbabura markapi imasha
Kichwa Otavalo ayllullaktakuna shuk hatun runa wanukpika imashalla aylluta kunpan.
Kay taripaytami rurarishka ishkay waranka ishkay chunka watamanta, ishkay waranka
ishkay chunka chushku watakaman wanuymanta kawsaykunata Otavalo kitillipi, Cotacachi
kitillipipash tapuchishpa pallashkata. Kay killkaytaka wanuymanta yachaykunata antropologia
ukumanta yuyaykunawan wankurishpa yuyarishka kan shinallatak, runakunapa takina yachay
yuyaykunawanpash wankurishpa rikushkami. Chaypami, mayhan pitapash chinkachishpa
yallihukpika rikuna imashalla wakan, takin, tushun, kuyurin chay llakita alliyachinnkapak.
Kay pachaka muyuhunmi yashpapash shinaman llakitaka yallinka. Runa kawsay ukupika,

18 | © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N°
Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 55 @

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador Diciembre - Mayo - 2026

takipash, tushuypash, mikunata karanakunapash maymanta tiyana kan, chayta rurashpami
wartushkakunawan chayshuk pachaman alli richun yashpa kunpay kan. Chayta rurankapakka,
tawka tunukunatami shukwan shukwan takin. Kaypa katika wakaytapash wakan, kaparin:
velashpa pukllan, manashpa kaparin; chaypa katipi wandyan — wakinpikarin puntamanta
fia shina rurashpa katimun— allpapi pampankapakka muyushpa tushun; wanuymanta takin,
ashtakata manan. Tukuriypika rikurin imasha Kichwa runakunaka Aya Marka Punchapi
wariushka ayllukunawan pakta tuparinata maskan, chaypaka runakunapa ayapampaman
ashtakapacha rin, chaypika sumaklla mikunawan altarkunata churan, kaykunataka
takikunawan kunpashpa yallin. Kay takikunataka antismanta runakunapa takiwan, shinallatak
wawakuna, wambrakuna angel tikrashpa shina shutirishkakunata manachun minkan,
paykunaka shuk campanatami wakachishpa manan.

Sapi shimikuna: taki; wanushkata kunpay; wanuy; runa; ethomusicologia.

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 19


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

1. Introduccién

La humanidad, desde sus inicios, ha desarrollado practicas simbolicas
destinadas a resolver la crisis existencial y social desencadenada por la muerte.
Estas acciones rituales son funcionales para superar el luto e integrar al difunto
en la comunidad de los muertos. En este sentido, las expresiones sonoras y
gestuales en los ritos funerarios marcan la transicion del grupo hacia un nuevo
estatus positivo, garantizando su éxito. A través de la celebracion de la muerte,
los hombres, en todo lugar y tiempo, reafirman la vida®.

Los Kichwa Otavalo, pueblo indigena originario de la provincia de
Imbabura, ubicada en los Andes septentrionales de Ecuador, tienen una
concepcion fundamentalmente circular del tiempo, inscrita en un sistema
religioso caracterizado por el sincretismo del culto heliolatrico andino con el
cristianismo impuesto por los colonizadores espanoles®. La nociéon de tiempo
ciclico también se revela a nivel lingtiistico a través de las palabras kichwa nawpa
y washa: fiawpa indica, en el nivel espacial, “lo que esta delante”, mientras que
con el valor temporal se refiere a “lo que ha pasado”; al contrario, washa significa
“lo que esta detras”, pero también “lo que esta en el futuro”.

La muerte, para los Kichwa Otavalo, coincide con el paso de la vida en el
mundo de los vivos (kay pacha) a aquella en el mundo de los muertos (chayshuk
pacha). Este paso esta asistido por un sistema ritual especifico, caracterizado
por practicas musicales y gestuales (coretticas y ludicas), mediante las cuales
se garantiza el desapego del difunto del tiempo presente y su integracion en la
comunidad de los antepasados. La creencia en una vida efectiva después de la
muerte implica que los vivos deben alimentar regularmente a los difuntos. En
la relacion entre los vivos y los muertos, las expresiones coreutico-musicales,
el elemento acuatico® y el intercambio de alimentos adquieren una funcion
mediadora fundamental entre los dos mundos. Asi que cada fase de la vida de

2 Elmarco teorico fundamental sobre ritos de paso y rituales funerarios se encuentra en la triada clasica
de Van Gennep(1909), Hertz (1928) y Eliade (1948); véase también, para un analisis antropolégico
de la muerte y su dimension regenerativa: Thomas (1975), Huntington & Metcalf (1979) y Bloch &
Parry (1982). Para una revisién mas reciente, véase Davis (2017).

° Para una introduccion general a la cosmovision andina, véase Estermann (2006). Para un estudio
especifico de la espiritualidad de los Kichwa Otavalo, véase Cachiguango & Pontén (2010).

* El agua se considera un ser vivo capaz de relacionar el “mundo de arriba” con el “mundo de
abajo”, el cielo con la tierra, la temporada de sequia con la estacion de lluvias (Estermann, 20006;
Cachiguango & Ponton, 2010).

20 | © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. .
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

los Kichwa Otavalo esta marcada por acciones musicales y ofrendas ceremoniales
que marcan los momentos mas significativos.

Segun la perspectiva émica, el medio privilegiado a través del cual los
vivos, los muertos y los espiritus de la naturaleza entran en contacto es la
accion coreutica®. La danza tradicional de los Kichwa Otavalo consiste en un
movimiento circular basado en el gesto y el sonido del zapateo. Los bailarines,
con coordinaciéon y compostura, levantan un pie y bajan enérgicamente el otro,
marcando un ritmo binario que sigue la agogica de la mtsica de acompanamiento.
El movimiento “en espiral” de la danza kichwa refleja la concepcion andina del
tiempo circular, manifestandose como la concrecion del universo andino (pacha
mama) (Cachiguango, 2006, p. 26). Materializar la idea del tiempo ciclico
permite a los humanos ejercer control sobre fenémenos que de otro modo serian
inmanejables e impredecibles. Como afirma Curt Sachs, la reproduccion de la
naturaleza ciclica del calendario agrario asegura la regularidad de los fenémenos
relacionados con él, asegurando la continuacion de la vida (Sachs, 1933). Por
lo general, el desarrollo circular de la danza kichwa alterna periddicamente
el sentido horario y antihorario. Sin embargo, a partir de la documentacion
recogida en el trabajo de campo, se observa que un rasgo distintivo de los ritos
funerarios de los Kichwa Otavalo, que los diferencia del resto de las ceremonias
que celebran, es el predominio de movimientos circulares en sentido antihorario
desprovistos de zapateo.

El siguiente articulo resume los resultados de una investigacion que se
llevo a cabo entre los Kichwa de la provincia de Imbabura, en los cantones Otavalo
y Cotacachi, en dos fases distintas: de noviembre de 2022 a septiembre de 2023,
y de septiembre a diciembre de 2024°. Durante los periodos de permanencia en
el campo se documentaron las practicas rituales asociadas al velorio, al entierro
y a la conmemoracion de los muertos en sus contextos funcionales. Finalmente,
fue posible asistir a la fiesta del Dia de los Difuntos en 2022 y 2024,

> Michelle Wibbelsman afirma que los kichwa, al danzar, se convierten en human chakana:
intersecciones entre los diversos mundos del universo andino (Wibbelsman, 2009).

¢ Durante estos tres meses, el autor de este articulo fue acogido por el Instituto Otavalefio de
Antropologia, al que agradece su disponibilidad. Otro agradecimiento especial se expresa a la
comunidad kichwa, cuya colaboracion, generosidad y apoyo hicieron posible la realizacion de estas
documentaciones sensibles.

7 Ademas, se registraron fuera del contexto de uso tres ejemplos de vacacion. Esta forma musical se
interpreta con arpa o violin durante los funerales de nifios y de jovenes solteros, eventos a los cuales
no fue posible asistir. Para profundizar sobre el rito funerario dedicado a los nifios, diferente del
celebrado para los adultos, se remite a Schechter (1992).

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 21


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

2. Metodologia

La investigacion de campo se llevo a cabo principalmente mediante
grabaciones audiovisuales de las practicas coreutico-musicales en sus respectivos
contextos funcionales. Se adopté un enfoque dialogico basado en el modelo
teorico-metodologico del dialogic editing elaborado por Steven Feld (1987), por
lo que se previo la participacion activa de la comunidad kichwa en los procesos
de reflexion y produccion de los datos. Se redactd, por lo tanto, una etnografia
basada en la relacion de reciprocidad entre investigador e interlocutores, y se
valorizo tanto los puntos de vista éticos como los émicos®.

Las documentaciones fueron analizadas desde una perspectiva semiotica,
es decir, los sonidos fueron entendidos como signos que vehiculan determinados
significados contextuales (cfr. Beaster-Jones, 2019). Al igual que las lenguas
habladas, la musica no es un lenguaje universal, sino més bien un comportamiento
compartido por todos los seres humanos®. Es necesario considerar que las razones
y los valores de las expresiones sonoras varfan segiin cada contexto. Sin embargo,
en las culturas tradicionales suele existir una estrecha conexion entre las estructuras
cosmologicas y el pensamiento musical. A proposito, Feld observa:

For any given society, everything that is socially salient will not necessarily be
musically marked. But for all societies, everything that is musically salient will
undoubtedly be socially marked. (Feld, 1984, p. 406)

3. Velorio

El funeral de los Kichwa Otavalo se articula en dos noches de velorio
en la casa del difunto, luego un tercer dia en el que se celebra misa en la iglesia
y se realiza el entierro en el cementerio. El cuerpo, antes de ser colocado en el
ataud, se rocia con agua y romero. El uso de esta hierba aromatica cumple con el
proposito material de prevenir los malos olores, pero también cumple la funcion
simbolica de ahuyentar las energias negativas emitidas por el cadaver'®. Después
de eso, el cuerpo se envuelve con un pano blanco (maito)'!. A veces, se colocan

8 El término “émico” se refiere a la perspectiva interna de una cultura, es decir, a lo que corresponde
al “punto de vista del nativo”. Por el contrario, “ético” remite a la perspectiva externa del observador.
Para el uso de estos términos en el ambito etnomusicoldgico, véase Giannattasio (1992).

° Sobre la relatividad cultural del concepto de “musica”, se remite a textos clasicos de la
etnomusicologia: Merriam (1964).

1 En los ritos funerarios, el cadaver a menudo se carga con energias negativas que se eliminan
ritualmente. Véase De Martino (1958), Bloch & Parry (1982), Davies (2017).

" Curiosamente, se sigue la misma practica para cuidar a los recién nacidos.

22| ©ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. .
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

ramitas de romero, rosarios o efectos personales sobre los restos. El ataud se
coloca en la sala comun de la casa sobre una estructura elevada, rodeado de
velas doradas, cruces y flores. Detras del atatd se monta una poderosa cortina
purpura, mientras que a los pies se colocan cestas de plastico con alimentos
(panes, frutas, huevos), un platillo con dinero, una comida caliente y una foto
de la persona fallecida.

Gradualmente, la casa se llena de familiares y varios miembros de la
comunidad que acuden a visitar a los dolientes, entregando canastas de comida
o bebida. Los presentes son invitados a sentarse, mientras que las mujeres se
encargan de preparar alimentos en abundancia para servir a los huéspedes. Al
lado del atatud, sentado o de pie, el maestro de ceremonias (taita maestro) canta
el rosario (Ave Maria, Padre Nuestro, Dios te salve Maria) en forma responsorial
junto con los asistentes.

Se documentaron dos ritos. En el primero, en la comunidad de San Luis
de Agualongo, la persona fallecida era una mujer anciana. Durante la tarde y la
noche del velorio, algunas mujeres realizaron lamentaciones fanebres que, debido
a la falta de confianza con la familia, no fue posible registrar. En el segundo,
en Otavalo, no se canté ningun llanto ritual. En esta ocasion, los familiares
del fallecido, un hombre de aproximadamente cuarenta afos, permitieron
la filmacion del evento. Este velorio estuvo acompanado por fandangos y
sanjuanitos’ tocados por un grupo de amigos del difunto con arpa, quenas,
guitarras, violines y bandolin, intercalando las piezas musicales con recreaciones

12 El sanjuanito y el fandango son géneros musicales tradicionales de los Kichwa Otavalo. No es esta
la ocasion para discutir adecuadamente la historia y evolucion del sanjuanito, desde su repertorio
popular tradicional hasta su consolidacion como género nacional. Aqui solo se citan algunos de los
textos mas relevantes: Mullo Sandoval (2009); Wong (2013); Coba Andrade (2021). Es necesario,
en cambio, sefialar el debate en torno a la relacion entre sanjuan y sanjuanito, entre quienes afirman
su sinonimia (Banning, 1991) y quienes destacan diferencias formales sustanciales (Vallejo, 2014).
Segun los Kichwa, ambos términos son casi siempre intercambiables, es decir, la adicion del sufijo
diminutivo depende simplemente del grado de devocion al santo. Sin embargo, en este articulo se
aplica una diferenciacion para referirse a dos formas reconocidas por la comunidad como distintas:
con sanjuanitos se hace referencia a una composicion musical bipartita heterorritmica con compas
anapesto (U U — U U — 0 — — U U —), generalmente interpretada por conjuntos pan-andinos,
grupos musicales y en arpa; con sanjuan se indica, en cambio, una pieza bipartita heterorritmica
con compas spondeo (— —) marcado por el zapateo. Estos ultimos se tocan tradicionalmente
con armonica, melddica y flautas traversas de cafa (gaitas) durante la fiesta solsticial de San
Juan-Inti Raymi. La tnica excepcion se ha registrado en la parroquia Imantag (cantén Cotacachi),
donde a veces se marca un ritmo anapesto con los pies tocando cordéfonos. El fandango se toca
tradicionalmente durante los velorios de nifios y los matrimonios, acompanando una danza en pareja
omoénima, aunque se puede ejecutar también en otros contextos funerarios, sin accion coreutica.
Véase: Kockelmans (1989); Peria Mosquera (2020).

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 23


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

de recuerdos felices de la persona que muri6 prematuramente. Al llegar al sitio,
al final de la tarde, se observo un grupo musical de la parroquia interpretando
canciones de contenido religioso. En contextos funerarios, cantar y tocar en
grupo es una actividad colectiva que ayuda a los dolientes a compartir el dolor,
algo que se percibe simbolicamente como un opuesto al sufrimiento individual®*.

Sin embargo, en ambas ocasiones, el elemento sonoro que mas caracterizo
las ceremonias fueron las carcajadas. De hecho, en los ritos funerarios de los
Kichwa Otavalo se busca constantemente el expediente cémico, espoleando
bromas y chistes para arrancar una risa, sobre todo, a los familiares cercanos
del difunto. La tradicion funeraria kichwa codifica la risa a través de un ritual
que consiste en un juego de equipo llamado chunkana, cuyas raices se rastrean
hasta la época prehispanica (Hartmann, 1980). Esta practica todavia se mantiene
vigente hoy en dia, aunque en una medida considerablemente reducida respecto
al pasado. En los dos casos documentados, solo la familia de Otavalo organizo
los ritos funerarios relacionados con el velorio, que constan de dos fases: el juego
del chunkana y el grito ritual del wantyay.

3.1. Chunkana: los juegos rituales

El chunkana es un ritual ludico que comienza a la medianoche de la tltima
noche del velorio y se prolonga hasta las 5:00 de la manana. De acuerdo con la
tradicion, solo pueden participar los hombres, aunque actualmente se acepta la
participacion de mujeres. Cerca de la hora de inicio, se libera un amplio espacio
frente al ataud y se coloca en el suelo un pano rectangular blanco (fachalina), en
cuyo centro se coloca una vela (Fig. 1). Los asistentes se ofrecen voluntariamente
como jugadores. Estos se dividen en dos equipos de igual nimero de participantes,
y a cada equipo se le asigna veinticuatro granos de maiz que deberan mantenerse
ocultos bajo la doblez de dos esquinas opuestas del pafio (arriba a la derecha y
abajo a la izquierda). Ademads, se queman parcialmente seis granos, de modo que
aparezcan amarillos por un lado y negros por el otro. Luego, el oficiante elige a
otro jugador inter partes como juez, quien debera sostener una vela encendida
en la mano, durante toda la duracién del rito. El serd el tinico jugador que podra
interactuar con el oficiante. El inicio del juego lo marca el taita maestro, quien
invita a los jugadores a arrodillarse a los pies del atatid para un momento de
oracion. Posteriormente, los jugadores se sientan en el suelo alrededor del pario.

> Sobre el valor de las ejecuciones musicales grupales por la superacion del duelo, véase Caswell
(2012).

24 | ©ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. .
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Cada jugador, por turnos y en sentido antihorario, lanza los granos quemados,
cuidando que no salgan nunca del patio. El jugador desplazara los granos ocultos
de un lado al otro, dejando visibles tantos granos como hayan caido del lado
negro, quemado. Gana el equipo que primero termine con los 24 granos, o aquel
que obtenga con un solo lanzamiento seis caras negras simultaneamente. En
este punto, el equipo perdedor debe enfrentar una penitencia determinada por
los ganadores. El juez se acerca al taita maestro, escucha el veredicto y comunica
publicamente el castigo que deberan cumplir los perdedores. A su vez, el juez
puede ser sancionado con una penitencia también, si no sigue correctamente el
juego o si se apaga la llama de su vela.

Las penitencias consisten en representaciones teatrales codificadas, en las
que todos los jugadores-actores interpretan papeles comicos que, en la mayorfa
de los casos, tienen claras connotaciones eroticas'*. Se monta un Carnaval, en el
que los roles sociales se invierten o exasperan'”. Como en toda representacion
carnavalesca, el enmascaramiento es la manifestacion concreta del caos desatado
por el momento de crisis vital, cuya funcion es la restauracion del cosmos a través
de la inversion y el camuflaje de los fundamentos logicos del sistema conductual
ordinario (Eliade, 1948; Buttitta, 1996).

El ntmero de penitencias representadas durante la noche depende de la
duracién que cada equipo emplee en ejecutarlas. Al término de cada penitencia,
los jugadores regresan a sentarse alrededor del pario de juego y se repite la ronda
de chunkana.

3.1.1. El chunkana documentado en Otavalo

Durante el chunkana observado en Otavalo, los equipos estaban
conformados por tres personas, y el juez fue interpretado por el hermano del

'+ Mircea Eliade escribe: “el vinculo entre los antepasados, las cosechas y la vida erotica es tan
estrecho, que los cultos funerarios, agrarios y genéticos se entremezclan a veces hasta fundirse
totalmente” (Eliade, 1974, p. 130). Para un marco de la relacion entre la sexualidad y el rito funerario,
véase Eliade (1948); Thomas (1976); Huntington & Metcalf (1979); Bloch & Parry (1982).

> Nhora Benitez Bastidas atestigua la existencia de mas de setenta penitencias recreativas, pero
fuera del contexto funcional. Entre los mas relevantes a nivel musical se encuentra el aya tushuy
(la danza de los difuntos): los perdedores se disfrazan de muertos, aplicando el maito alrededor del
cuerpo, y bailan en el patio acompanados por la musica de las flautas traveseras (Benitez Bastidas, N.,
Posso Yépez, M., Echeverria Almeida, J., Naranjo Toro, M., Maldonado Mina, A. & Cevallos Calapi,
R, 2021, pp. 245-246). Cachiguango también se refiere a esta penitencia (Cachiguango & Ponton,
2010, pp. 73-74).

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 25


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

®

26

Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

difunto. Durante el desarrollo del rito se observo un consumo elevado de bebidas
alcoholicas'®. En secuencia, se dramatizaron las siguientes penitencias:

1. La primera derrota de cada equipo fue castigada con clemencia. Los
perdedores debieron arrodillarse frente al ataud y rezar: a unos se les
pidio recitar un Padre Nuestro, a otros un Credo. El olvido de las palabras
de la oracion y las reprimendas del oficiante provocaron hilaridad.

2. La penitencia recayd sobre el juez por haber dejado que se apagase la
vela. Arrodillado, debié dar una vuelta antihoraria alrededor del pario de
Jjuego.

3. El gallo: trasladados al exterior de la casa, en la calle publica, los

perdedores, por turno, debieron golpearse las nalgas diez veces, imitando
en voz alta el canto del gallo.

4. Golpear la mano: los perdedores se arrodillaron con un brazo extendido
hacia adelante. Los ganadores golpearon siete veces con fuerza el dorso de
la mano de los adversarios con el indice y el medio, pronunciando frases
de reproche y recomendacion severa: “jlavaras la ropa! No tocaras el
chichi! {No te creeras! {No tomaras! iNo fumaras! jAhorraras! jAprenderas
el Credo!”.

5. La vela del juez se apago de nuevo. El oficiante decret6 que debia declarar
su amor a un mufieco. Encontrado un peluche, se arrodillé y compartio
pensamientos romanticos con el juguete que sostenia en las manos,
mientras el publico anadia comentarios de caracter erdtico.

6. El mendigo: a cada ganador se le asignd un perdedor. Estos disfrazaron
al derrotado como un vagabundo con materiales humildes encontrados
en casa. Luego, el mendigo pidi6 limosna a los presentes, que mientras lo
ridiculizaban.

1o La comparticion reciproca de bebidas alcohdlicas, como el puro o la chicha, tiene un significado
importante para las comunidades kichwa. De hecho, el estado alterado de conciencia causado por
el alcohol se concibe como un medio de unificacién comunitaria entre las personas y el mundo
espiritual. Véase Butler (1992).

| © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55
Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. ciemb 6
Una investigacion etnomusicoldgica en los Andes septentrionales de Ecuador Diciembre - Mayo - 202

7. Planchado del sombrero: el ganador extendi6 los bordes de un sombrero
sobre la espalda del perdedor, que estaba a cuatro patas en frente al
ataud, golpeandolo con una piedra y rociandole agua por la boca en
forma de neblina. Luego, el ganador comenzo a circular entre el publico
intentando vender el sombrero. Los compradores entregaban una
moneda al vendedor, quien se encargaba de colocarla en el platillo a los
pies del ataud. Mientras tanto, el perdedor debia permanecer inmovil
manteniendo la misma postura.

8. La viuda: cada perdedor fue disfrazado de mujer y tuvo que bailar frente
al ataud con movimientos insinuantes al ritmo de una melodia silbada
por el ganador. En un caso, se interpreté un sanjuan utilizando el silbido
del ganador, una armonica (rondin) tocada por un segundo musico y
zapateo.

9. Encendido de la vela: los perdedores, con los ojos vendados, se sentaron
sobre una botella de vidrio vacia con las piernas cruzadas y estiradas
hacia adelante. Mientras tanto, sostenian dos velas, una encendida y otra
apagada. El objetivo de la prueba era encender la vela apagada usando la
llama de la encendida, manteniendo el equilibrio sobre la botella.

Figura 1: Tela del chunkana.

Fuente: fotografia de Matteo Carrozza, Otavalo, 04/11/2024.

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 27


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

@ Revista Sarance N° 55
Diciembre - Mayo - 2026

3.2. Wantyay: el grito ritual

Poco antes del amanecer, al final del chunkana y antes de dirigirse a la
iglesia para la misa, se realiza el wantyay (Fig. 2). Este rito consiste en la ejecucion
colectiva de un grito caracterizado por un glissato descendente final, sin duracion
precisa, que disminuye en intensidad hasta el silencio, cuya funcion es la
invocacion de los ancestros para que reciban al difunto en su mundo. Las alturas
de la linea melodica no estan predeterminadas, por lo tanto, los participantes
entonan notas distintas'”:

j Chayay ! j Chayay ! j Chayay, Ayllu-Familia | j Wantyay !
iVen! {Ven! {Ven, Familia! {Wantyay!

Figura 2: Transcripcion del patrén ritmico del wantyay.

o o

Cha-yay Cha-yay Cha-yay Ay-llu Fa-milia Wan - tyay
Fuente: grabacion de Matteo Carrozza, Otavalo, 04/11/2024.

Lapalabrawantyay parece ser unaexpresion antigua cristalizada, actualmente
sin significado, que solo se utiliza en este contexto. El grito se repite tres veces en
cada esquina de la casa, dentro o afuera, siguiendo un sentido antihorario. En el
caso documentado, la accion ritual se desarroll6 en el espacio exterior, a lo largo de
las calles circundantes, y el grito se entono en los cuatro cruces que delimitaban el
edificio, donde los participantes se dispusieron en circulo alrededor del hermano
del hombre fallecido, quien sostenia atn la vela encendida. El rito concluy6 con un
momento de recogimiento en la habitacion que albergaba el ataud.

4. Entierro

El entierro se realiza generalmente tres dias después del fallecimiento, tras
lamisa. En el evento observado en Otavalo, la salida del féretro de la iglesia estuvo

17 En Cevallos Calopi et al. (2023), se informa que el grito ritual puede ir acompariado de un churo
(trompeta natural de concha) o un par de gaitas. Para mas informacién sobre el ritual del wantyay,
véase: Cachiguango (2001).

28 | © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

marcada por los sanjuanitos tocados en el atrio por un conjunto compuesto por
quena, guitarra, bandolin, arpa, violin, chajchas, y también por el tanido del
campanario. El cuerpo fue trasladado al cementerio con el auxilio de un coche
fanebre que encabezaba el cortejo delante de los familiares del difunto, escoltado
por el grupo musical. Al llegar al cementerio, la accion se traslado a la capilla.
Un grupo de mujeres recogio los alimentos y las bebidas que los participantes
llevaban como ofrenda, colocandolos sobre un mantel extendido en el suelo a la
derecha del ataud. El grupo musical continué tocando sanjuanitos, mientras el
oficiante, rezando, rociaba el ataud con agua bendita. La inhumacion se llevo a
cabo al final del banquete, en un ambiente de intensa emocion por parte de los
presentes, sin acompanamiento musical. Mientras el cuerpo era encementado
dentro del nicho, el taita maestro seguia recitando oraciones en esparol.

Durante una visita al cementerio de Otavalo, se presencié el entierro de
un anciano originario de la comunidad kichwa de Peguche que, sin embargo,
habia pasado gran parte de su vida en Quito. Tanto el cortejo como el banquete
fanebre carecieron de acomparfiamiento musical. Durante la fase de sepultura, en
cambio, una pareja de mestizos acompano la conmocion de la hija del difunto
con la ejecucion de pasacalles y pasillos de contenido funebre interpretados con
dos guitarras.

En el siguiente subapartado se describe el funeral documentado en
San Luis de Agualongo, en que se adoptaron acciones rituales suplementarias
respecto a los casos observados en el centro urbano. A diferencia del velorio, en
esta ocasion fue posible filmar gracias a la relacion de confianza con la familia
de la difunta.

4.1. Entierro en San Luis de Agualongo: danzas circulares y llanto funebre

En el rito documentado en San Luis de Agualongo, desde la iglesia
hasta el cementerio, el coche fanebre precedio el cortejo transmitiendo por los
altavoces sanjuanitos preregistrados. Las letras de los cantos abordaban la muerte
de la madre, alternando estrofas en kichwa con otras en espanol. El vehiculo era
seguido, en orden, por algunos hombres parientes de la difunta; por un grupo de
mujeres, entre ellas las hijas que llevaban en brazos una foto de la madre recién
fallecida, ramos de flores y un cuenco con agua; por cuatro hombres que cargaban
el atatd en los hombros; y finalmente, por el resto de los participantes. A mitad

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 29


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

del trayecto y antes de atravesar la puerta del cementerio, el cortejo se dispuso
en forma circular, haciendo dar al féretro varias vueltas en sentido antihorario,
mientras el carro permanecia detenido con los altoparlantes encendidos.

Al llegar a la capilla del cementerio, las hijas se precipitaron sobre el
féretro de su madre. Inclinadas sobre la difunta, con el rostro oculto entre los
brazos, dieron rienda suelta al dolor mediante una lamentacién. Debido a la
posicion adoptada por las mujeres, resulté dificil comprender en su totalidad
el texto entonado. De los pocos versos distinguibles se dedujo que el canto
estaba construido como un dialogo, en el que las hijas de la difunta intentaban
establecer un ultimo contacto con su madre'®:

Nuka payaku, mamitaku Oh, “viejecita” mia, mamita
Nuka mamita, mamitaku Oh, madre mia, mamita
Hichushpa rikanki, mamitaku Me abandonas, mamita
Manllaykuna, mamitaku Mis miedos, mamita
Yarikuay yari, mamitaku Recuérdame, mamita
Uyaway yari, mamitaku Esctichame, mamita

Nuka mamitaku Oh, mamita mia

Ay, mamitaku Oh, mamita

Fuente: grabacion de Matteo Carrozza, San Luis de Agualongo (parroquia Iliman, cantén Otavalo),
15/10/2024.

Las voces se entrelazan entonando melodias diferentes, aunque unidas por
una misma estructura: un inicio ascendente seguido de una cadencia descendente
de aproximadamente una tercera menor o una cuarta justa, en coincidencia con
el final del verso, donde se expresa con afecto el vinculo de parentesco con la
difunta®. Ernesto De Martino observa que la lamentacion funebre consiste en
una “técnica del llorar” mediante la cual se resuelve la crisis del luto, es decir, el
llanto ritual permite controlar la ineluctabilidad del fallecimiento, imponiendo una
“segunda muerte” simbolica que consiente el paso del difunto al mundo de los
muertos y la reintegracion de los dolientes en la comunidad (De Martino, 1958).

8 Una forma de lamentacion andloga se practica también en el drea euromediterranea (cfr. De

Martino, 1958; Bonanzinga, 2017).
1 Una lamentacion significativamente similar est4 transcrita en Viteri (1975).

30 | ©ISSN: 1390-9207; ISSNE: €-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

La difunta fue sepultada en la misma tumba de su esposo, una vez
concluido el banquete. En primer lugar, fueron exhumados los restos del hombre,
que yacian sin ataud. Antes de depositar en la fosa los restos de la mujer, los
hijos de la pareja arrojaron un punado de tierra dentro del féretro de la madre.
Tras proceder a la inhumacion, el ceremoniante bendijo a la difunta mediante
cantilaciones religiosas y aspersion de agua. Los encargados comenzaron a
llenar la tumba de tierra unicamente cuando el taita maestro repitio tres veces
consecutivas una férmula de Kyrie eleison en pseudo-latin, vertiendo agua
en la fosa. Luego, se acerco a las hijas de la difunta para rezar en honor a los
antepasados. En torno a unas canastas con alimentos, el oficiante recitaba sin
pausa el rosario, mientras las mujeres pronunciaban los nombres de las almas
por las que se debia rezar. Concluido el entierro, los participantes realizaron
varias vueltas en sentido antihorario alrededor de la tumba.

La fase final del rito tuvo lugar de noche en la casa donde se habia realizado
la velacion. Aqui, la familia compartio con los participantes un abundante
banquete. En el lugar del féretro, frente a la foto de la difunta, se colocaron cinco
porciones de comida caliente, una para cada hijo, y dos botellas de gaseosa. Al
lado, el ceremoniante invité a los parientes a acercarse para que indicaran las
almas de los ancestros por las que rezar. A continuacion, el ceremoniante, junto
con un grupo de mujeres, entre ellas las hijas de la difunta, entonaron en forma
responsorial el rosario, alternandolo con cantos religiosos ejecutados en coro (Salve
Gran Senora, Halleluja, El descanso eterno). Tras cada homilia recitada en kichwa, el
oficiante llenaba un vaso con la gaseosa entregada como ofrenda funeraria y uno de
los hijos de la difunta debia verterlo fuera de la casa, hasta vaciar la botella. El rito
concluy6 con otra homilia en kichwa del maestro de ceremonia.

5. Conmemoracion

La musica y los alimentos se cuentan entre los principales medios a través
de los cuales la comunidad de los vivos entra en contacto con la de los muertos.
La condicion de convivencia estructural entre el tiempo presente de los vivos y
el de los antepasados se manifiesta concretamente en los banquetes funerarios
que se celebran en los cementerios locales cada lunes y jueves®. Esta ofrenda

20 El wakcha karay se lleva a cabo también durante la Semana Santa, el Afio Nuevo y la fiesta de San
Pedro (29 de junio) (Wibbelsman, 2009), aunque en estas ocasiones no es obligatoria la visita a los
cementerios. En Peguche, por ejemplo, se comparte la comida y se reza para los muertos frente a la
capilla de la comunidad.

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 | 31


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

alimenticia consumida con y para los difuntos es llamada wakcha karay (cfr.
Cachiguango, 2000; 2006).

La tradicion establece que, en tales ocasiones, se consume sobre las
tumbas una comida para conmemorar la memoria de los difuntos, compartiendo
un momento de convivialidad, oracion y musica. En primer lugar, se limpia el
area de escombros y de maleza circundante. A veces se adorna con un macizo
compuesto por diversas plantas y flores. Posteriormente, se deposita al pie de la
lapida una porcion de comida sobre un mantel. Las figuras tradicionales a las que
se recurre para honrar a los difuntos son los rezadores y los musicos.

El rezador es una persona que ora en honor de los difuntos. Generalmente
vestido de blanco, porta un pequenio libro de oraciones y un recipiente
metalico que contiene agua, claveles y, en ocasiones, ramas de romero. Con la
flor sumergida en agua, rocfa la tumba y los alimentos depositados sobre ella.
Los rezadores pueden ser hombres o mujeres, aunque se ha observado que la
bendicién con agua es una practica predominantemente masculina. Las oraciones
se recitan y/o se cantan en kichwa o en espanol. Quien solicita los servicios del
rezador le ofrece alimentos al inicio y durante cada plegaria, mientras pronuncia
los nombres de las almas por las que desea orar. A continuacion, el rezador
repite el nombre del difunto seguido de la formula «alma difunta, descanse en
paz» e irriga la tumba. No es necesario que el cuerpo de la persona mencionada
en la oracion esté sepultado en el mismo nicho o cementerio. Ademas, varios
rezadores pueden orar simultaneamente por el mismo solicitante.

5.1. Documentaciones en el cementerio de Otavalo

Entre los rezadores encontrados en el cementerio de Otavalo, destaca
José Marielita, agricultor y cantor de la comunidad de Ambi Grande (parroquia
Imantag, cantén Cotacachi). El es depositario de la tradicion de las tonadas,
cantos monddicos de estructura estrofica, constituidos por una tnica melodia
repetida para cada distico (Fig. 3). Lamentablemente, recuerda e interpreta solo
dos de ellas:

32 | © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Revista Sarance N° 55 @
Diciembre - Mayo - 2026

1.

Rosariolla Mamalla Madre del Rosario
Rosariolla Virginlla Nuestra Seniora del Rosario
Chailla perdonawanki Perdoname

Chailla yanapawanki Ayudame

Kunkashcalla tyahukpita En el olvido de mi existencia
Wanuy hura chayamuwan Mi repentina muerte ha llegado
Kunkashkalla tyahukpita En el olvido de mi existencia
Kai turmintu chayamuwan Este tormento ha llegado

Ay yayalla, ay mamalla iOh padre, oh madre!

Nuka diuslla pushawanmi Dios mio, td eres mi guia
Ay yayalla, ay mamalla iOh padre, oh madre!
Nuka diuswan chinkanimi Con mi Dios camino

Adios adios uma mundo Adiés mundo terrenal

Adios adiés wasi mama Adios hogar materno [madre tierral
Adiés adios tukuy kuna Adios a todos

Nuka diuslla llukshinimi Me voy, Dios mio
Sepultura hawallapi Sobre mi tumba
Huyaipalla patisini Estoy sufriendo
Sepultura hawallapi Sobre mi tumba
Yawar piqui wakahuni Estoy llorando lagrimas de sangre
Perdonaway sefior nikpi Al pedirte perdon, mi Sefior

Nanatalla perdunanllu No escucho tu perdon

Oracionwan yuyariway
Responsowan yuyariway
Oracionwan yuyariway

Padre nuestro rizachiway

Soberbio huchamanta

Mana perdon manashkani

Recuérdame en una oracion
Recuérdame en una ofrenda

Recuérdame en una oracion

Reza un Padre Nuestro por mi

Por mi soberbia

sin perdon

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 |

33


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Soberbio huchamanta Por mi orgullo

Mana misa uyashkani sin la palabra de Dios

Ishkatilla shyarishpa Al estar frente

Amo diusman cuentas kushun a Dios rendiremos las cuenta
Rosariolla Mamalla Madre del Rosario

Rosariolla Virginlla Virgen del Rosario

Chailla perdonawanki Perdéname

Chailla yanapawanki Aytudame

2.

Juicio tiempo shamukpika Cuando se acerca el momento del juicio
Juicio tiempo chayamukpika Cuando llega el momento del juicio
Tukuilla hataringa Todo se levantara

Chaipirami manllarihushun Ahf sentiremos el miedo

Fuente: grabaciones de Matteo Carrozza, Otavalo, 07/09/2023.

Figura 3: Melodia de la tonada 1 ejecutada por José Marielita.

|
|
I
[~

|
I
I
[~

- ! i
I I —

Ro-sariolla-a - a Ma-ma-lla Rosariolla-a - a Virgin-lla

Fuente: grabacion de Matteo Carrozza, Otavalo, 07/09/2023.

El trabajo de campo revel6 que el instrumento mas tocado en los
cementerios hoy en dia es el arpa. A los musicos se les paga con comida y/o
dinero. La tarifa varfa segin la cantidad de piezas solicitadas. La ejecucion musical
siempre va precedida de la declamacion de los nombres de los difuntos que se van
a celebrar.

El musico mas activo en el cementerio de Otavalo es Quingo*' (Fig. 4).
Su repertorio incluye principalmente sanjuanitos y algunos fandangos, sin
parte cantada. De vez en cuando, se pueden encontrar también otros musicos
deambulando entre las tumbas.

2 “Quingo” es su apodo, prefirio mantener oculto su nombre.

34 | © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Figura 4: Quingo tocando su arpa.

Fuente: fotografia de Matteo Carrozza, Otavalo, 03/11/2024.

6. Dia de los Difuntos

En la region andina, el Dia de los Difuntos se configura como un gran rito
colectivo que marca el paso anual de la estacion seca a aquella de lluvias®?. Los
rituales kichwa se desarrollan en dos dias distintos: el 1 y el 2 de noviembre. La
ultima semana de octubre se dedica a la preparacion de los alimentos tipicos de la
festividad que se consumiran sobre las tumbas: las wawas de pan (ninos de pan),
0 sea, panes rituales que reproducen la apariencia de un infante, de un caballo
o de una paloma, que a veces se entregan a los nifios como juguetes; la colada
morada, bebida de color violeta elaborada a base de harina de maiz negro, frutas
(mora, frutilla, pifia, babaco, naranjilla), hierbas aromaticas; el champts, que
consiste en una preparacion densa y dulce de harina, maiz y hierbas aromaticas
(Tejada, 1965).

Los protagonistas del Dia de Todos los Santos (Angel Puncha) son los
dngel kalpay (angel que corre), nifios o jovenes solteros, en su mayoria varones,
vestidos de blanco y con la cabeza cubierta por un pano rosa o azul. Sostienen
en las manos una pequena campana, a menudo decorada con un tejido rosa,

2 Para sistemas culturales andinos similares, véase Harris (1982); Bastien (1985).

DOI: 10.51306/i0asarance.055.02 | 35


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

una rama de romero y/o un rosario, que hacen sonar de manera continua. Se
atribuye a este instrumento la capacidad de entrar en contacto con el mundo
ultraterreno, es decir, de llamar y comunicarse con las almas de los difuntos. El
paso estacional queda marcado actsticamente por el estruendo de los idi6fonos,
un recurso sonoro recurrente en los ritos que sefialan una transicion natural-
cosmica (cfr. Levi-Strauss, 1964; Needam, 1967; Bonanzinga, 2000).

Después de recibir la bendicién en la iglesia matriz de Cotacachi, a
primeras horas de la manana, estas figuras corren por las calles de la ciudad
hasta su propia comunidad, donde comienzan las rondas recolectando ofrendas.
Para recibir al angel, en cada casa se prepara un altar adornado con imagenes
religiosas, sobre el cual también pueden colocarse algunas fotos de los seres
queridos fallecidos. Alli, acompanados por uno o dos ayudantes, recitan sin
interrupcion el Padre Nuestro, el Ave Maria y el Credo recibiendo a cambio
alimentos, segun las modalidades tradicionales del rezador. Gradualmente, los
padres del joven retinen todas las ofrendas a los pies del altar que han dispuesto
en su hogar. El esfuerzo de la carrera incesante del dngel kalpay se vive como
un signo de penitencia y demostracion de fe, un sacrificio que lo legitima para
presenciar los cementerios al dia siguiente.

Para el Dia de los Difuntos, los cementerios indigenas se llenan de
familias que organizan banquetes sobre las tumbas de sus parientes fallecidos,
compartiendo con los vecinos la comida preparada para la ocasion. La celebracion
regular de los muertos constituye un dispositivo cultural que priva a lamuerte de
su naturaleza ingobernable, integrando al difunto dentro de las logicas regulares
y previsibles del ciclo anual (Bloch & Perry, 1982, p. 10): alimentar al muerto
equivale a sostener la reproduccion de la vida.

La musica y las oraciones son los medios a través de los cuales se entrega
simbolicamente la comida a los fallecidos. La ejecucion musical también
funciona como entretenimiento durante la festividad. Durante el dia de fiesta,
los cementerios indigenas acogen varios musicos dispuestos a tocar para los
difuntos a cambio de ofrendas alimentarias y/o monetarias. De la documentacion
contextual se desprende la preeminencia de los instrumentos de cuerda. Los
instrumentos suelen ser los de los conjuntos pan-andinos (por ejemplo, se ha
constatado el uso de charangos bolivianos o cuatros venezolanos), aunque con
una marcada preferencia por el arpa. Algunas familias optan por reproducir

36 | ©ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718



Revista Sarance N° 55 @

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

canciones mediante un altavoz portatil”®, mientras que otras se encargan
de las ejecuciones musicales de manera auténoma, llevando sus propios
instrumentos. Los repertorios escuchables abarcan desde piezas tradicionales,
hasta composiciones de autores mestizos locales, pasando por canciones pop
extranjeras. Entre las tumbas también resuenan las oraciones y bendiciones de
los rezadores, asi como las de los dngel kalpay con sus campanas (Fig. 5).

En este punto, es necesario prestar atencion a la frecuencia con que se
establece la relacion entre el nifio y el muerto en las ritualidades del Dia de los
Difuntos, en particular el consumo de las wawas de pan y la figura del angel,
asociadas en las culturas andinas a la transformacion de los nifios recién fallecidos
en angelitos. De hecho, los muertos son alimentados mediante la ofrenda de
comida a jovenes. Esta conexion, de difusion casi universal, se encuentra en
la superposicion sustancial que las sociedades tradicionales reconocen entre
el infante y el difunto, ambos situados en una posicion liminar dentro de la
colectividad y simbolicamente vinculados al renacer de la vegetacion®*.

Figura 5: Un nino dngel kalpay reza con su campana frente a las ofrendas de comida sobre una tumba.

Fuente: fotografia de Matteo Carrozza, Cotacachi, 02/11/2024.

»  Ya en los afos 70, Hartmann quedo impresionado por la musica transmitida por un transistor

(Hartmann, 1973).
*  Sobre la superposicion entre nifio y difunto, véase Eliade (1948); Lévi-Strauss (1952); Buttitta
(1995); Bonanzinga (2000).

DOI: 10.51306/i0asarance.055.02 | 37


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

@ Revista Sarance N° 55

e Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

7. Comer, tocar y jugar con los muertos: reflexion conclusiva

Durante la investigacion de campo en la provincia Imbabura se
documento la articulada tradicion funeraria de los Kichwa Otavalo, grabando las
expresiones sonoras, gestuales y ludicas que caracterizan sus fases principales.
Gracias a comparaciones de tipo cuantitativo y cualitativo fue posible evidenciar
la funcion mediadora de la musica y de los alimentos en la relacion entre vivos y
muertos.

Los ritos funerarios permiten a los seres humanos superar el duelo. En
estos contextos, la musica tiene el poder de transformar el dolor en fuerza vital
propulsora, integrando a los dolientes en el grupo de los vivos y a los difuntos
en la gran comunidad de los antepasados. Por una parte, mediante practicas
sonoro-gestuales especificas y ofrendas ceremoniales, la muerte se enfrenta
como fuerza nefasta, por otra, se resignifica dentro de las l6gicas del crecimiento
agrario y, en consecuencia, de la continuidad de la vida. Asi, la celebracion de
la muerte se convierte en el medio principal a través del cual se determina la
existencia positiva de los vivos. Por lo tanto, el muerto es necesario para el
vivo: el recuerdo y la alimentacion regular de los antepasados impiden que los
difuntos “mueran”, garantizando la normal prosecucion de la vida tanto en el
mundo de los vivos como en el de los fallecidos. Comer, tocar musica y jugar con
los muertos devuelve energia vital a los dolientes y, simbdlicamente, nutre a los
difuntos, permitiendo a ambos “vivir” bien.

Referencias bibliograficas

Banning, P (1991). El sanjuanito o sanjuan Beaster-Jones, J. (2019). Linguistic and semiotic
en Otavalo. Revista Sarance, 15, 195- approaches to ethnomusicology: From
217. https:/revistasarance.ioaotavalo. abstract structure to situated practice.
com.ec/index.php/revistasarance/ En H. M. Berger & R. M. Stone
article/view/174 (Eds.), Theory for ethnomusicology.

Histories, conversations, insights (2* ed.)

Bastien, J. W. (1985). Mountain of condor. (pp. 26-50). Routledge.

Metaphor and ritual in Andean Ayllu.
Waveland Press Inc. Benitez Bastidas, N., Posso Yépez, M.,

Echeverria Almeida, J., Naranjo Toro,
M., Maldonado Mina, A., & Cevallos
Calapi, R. (2021). El ritual funerario
desde la cosmovision del pueblo kichwa de
Otavalo y Cotacachi. Editorial UTN.

38 | ©ISSN: 1390-9207; ISSNE: €-2661-6718


https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Revista Sarance N° 55
Diciembre - Mayo - 2026

Blacking, J. (1973). How musical is man?.
University of Washington Press.

Bloch, M., & Perry, J. (1982). Introduction:
Death and the regeneration of life.
En M. Bloch & J. Perry (Eds.), Death
and regeneration of life (pp. 1-44).
Cambridge University Press.

Bonanzinga, S. (2000). I suoni della
transizione. En I. E. Buttitta &
R. Perricone (Eds.), La forza dei
simboli (pp. 23-61).

Bonanzinga, S. (2017). Musical mourning
rituals in Sicily. Ethnomusicology
Translations, 5. Society for
Ethnomusicology.

Butler, B. Y. (1992). Espiridualidad y
consumo de alcohol entre la gente
otavaleria. Revista Sarance, 16, 31-
63. https:/revistasarance.ioaotavalo.

com.ec/index.php/revistasarance/
article/view/181

Buttitta, A. (1995). Ritorno dei morti e
rifondazione della vita. En C. Lévi-
Strauss, Babbo Natale giustiziato (pp.
9-42).

Buttitta, A. (1996). Dei segni e dei miti. Una
introduzione alla antropologia simbolica.
Sellerio.

Cachiguango, L. E. (2000). Wakcha Karay: una
praxis de la religiosidad andina en
Cotama, Otavalo (Ecuador). En Manos
sabias para criar la vida. Tecnologia
andina (pp. 301-311). Abya Yala.

Cachiguango, L. E. (2001). {Wantyay...! El
ritual funerario andino de adultos en
Otavalo, Ecuador. Chungara, Revista de
Antropologia Chilena, 2, 179-186.

Cachiguango, L. E. (2006). La sabiduria andina
en la fiesta y el trabajo. Cuadernos de
Investigacion en Cultura y Tecnologia
Andina (Vol. 23). IECTA.

Cachiguango, L. E., & Ponton, J. (2010). Yaku-
Mama. La crianza del agua: la muisica
ritual del Hatun Puncha - Inti Raymi en
Kotama, Otavalo. Ministerio de Cultura
del Ecuador.

Caswell, G. (2012). Beyond words: Some
uses of music in the funeral
setting. Omega, 64(4), 319-
334. https://doi.org/10.2190/
OM.64.4.c

Cevallos Calopi, R., Benitez Bastidas, N., &
Bedon Suarez, N. (2023). Wantyay,
el himno de la muerte en el pueblo
kichwa Otavalo-Ecuador. Boletin
de la Academia Nacional de
Historia, 101(209), 129-
151. hutp://159.89.236.61/index.php/
boletinesANHFE/article/view/365

Coba Andrade, C. (2021). Muisica etnogrdfica
y popular. Instituto Otavaleio de
Antropologia.

Davis, D. J. (2017). Death, ritual and belief. The
rhetoric of funerary rites. Bloomsbury
Academic.

De Martino, E. (1958). Morte e pianto rituale nel
mondo antico: Dal lamento funebre antico
al pianto di Maria. Bollati Boringhieri.

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 |

®

39


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://doi.org/10.2190/OM.64.4.c
https://doi.org/10.2190/OM.64.4.c
http://159.89.236.61/index.php/boletinesANHE/article/view/365
http://159.89.236.61/index.php/boletinesANHE/article/view/365

Revista Sarance N° 55

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Diciembre - Mayo - 2026

Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

40

Eliade, M. (1948). Traité d’histoire des religions.
Payot.

Eliade, M. (1974). Tratado de historia de las
religiones (I). Ediciones Cristiandad.

Estermann, J. (2006). Filosofia andina. Sabiduria
indigena para un mundo nuevo (2% ed.).
Instituto Superior Ecuménico Andino
de Teologia (ISEAT).

Feld, S. (1984). Sound structure as social
structure. Ethnomusicology, 28(3),
383-400.

Feld, S. (1987). Dialogic editing: Interpreting
how Kaluli read sound and
sentiment. Cultural Anthropology, 2(2),
190-210.

Giannattasio, E (1992). Il concetto di musica.
Contributi e prospettive della ricerca
etnomusicologica. La Nuova Italia
Scientifica.

Harris, O. (1982). The dead and the devils
among the Bolivian Laymi. En M.
Bloch & J. Parry (Eds.), Death and
regeneration of life (pp. 45-73).
Cambridge University Press.

Hartmann, R. (1973). Conmemoracion de
muertos en la Sierra ecuatoriana. Ibero-
Amerikanisches Institut, 1, 179-197.

Hartmann, R. (1980). Juegos de velorio en la
sierra ecuatoriana. Ibero-Amerikanisches
Institut, 6, 225-274.

Hertz, R. (1928). Sociologie religieuse et folklore.
Presses Universitaires de France.

| © ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Huntington, R., & Metcalf, P
(1979). Celebrations of death. The
anthropology of mortuary ritual.
Cambridge University Press.

Kockelmans, C. (1989). El fandango en las
fiestas privadas de los indigenas de
Otavalo, Ecuador. Revista Sarance, 13,
127-138. https:/revistasarance.

icaotavalo.com.ec/index.php/
revistasarance/article/view/152

Lévi-Strauss, C. (1952). Le Pere Noél
supplicié. Les Temps modernes, 72,
1572-1590.

Lévi-Strauss, C. (1964). Le cru et le cuit.
Librairie Plon.

Merriam, A. (1964). The anthropology of music.
Northwestern University Press.

Mullo Sandoval, J. (2009). Musica patrimonial
del Ecuador. Fondo Editorial Ministerio
de Cultura.

Needham, R. (1967). Percussion and
transition. Man, 2(4), 606—
614. https://doi.org/10.2307/2799343

Pefia Mosquera, D. (2020). Musica de
matrimonio y wawa velorio en
las comunidades kichwas de
Cotacachi. Traversari, Revista de
investigacion sonoray musicolo’gica, 8,
4-17.

Sachs, C. (1933). Eine weltgeschichte des tanzes.
Dietrich Reimer/Ernst Vohen.


https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://doi.org/10.2307/2799343

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo.
Una investigacion etnomusicologica en los Andes septentrionales de Ecuador

Schechter, J. M. (1992). The indispensable harp:
Historical development, modern roles,
configurations, and performance practices
in Ecuador and Latin America. The Kent
State University Press.

Tejada, L. (1965). Dia de difuntos en
Otavalo. Revista de Foklore
ecuatoriano, 1, 95-113.

Thomas, L. (1975). Anthropologie de la mort.
Payot.

Vallejo, J. (2014). La muisica da vida a vida:
Transverse flute music of Otavalo,
Ecuador. [Tesis doctoral]. University of
California.

Van Gennep, A. (1909). Les rites de passage.
Emile Nourry.

Viteri, O. (1975). Lamentacion de una
planidera en Otavalo. Revista de
Folklore ecuatoriano, 1, 115-123.

Wibbelsman, M. (2009). Ritual encounters:
Otavalan modern and mythic community.
University of Illinois Press.

Wong, K. (2013). La musica nacional. Identidad,
mestizaje y migracion en el Ecuador (2°
ed.). Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Revista Sarance N° 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02 |

®

41


https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

