
17

Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

INSTITUTO OTAVALEÑO DE ANTROPOLOGÍA

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los  

Andes septentrionales de Ecuador 1

Sounds and Gestures of Mourning among the Kichwa Otavalo. An Ethnomusicological 
Study in the Northern Ecuadorian Andes  

Kichwa Otavalo runakunapa wañuymanta uyariykuna. Hana Antis Ecuador 
mamallaktamanta taki yachaykunata taripay

SARANCE
REVISTA 

Matteo Carrozza
matteo.carrozza@uniroma1.it
ORCID: 0009-0002-9716-090X
Università degli Studi di Roma. La Sapienza. 
(Roma. Italia). 

Revista Sarance  
ISSN: 1390-9207 

ISSNE: e-2661-6718
 

Fecha de recepción: 
16/09/2025

Fecha de aceptación:
19/11/2025

 
Cita recomendada: 

Carrozza, M. (2025). 
Sonidos y gestos 
del luto entre los 
Kichwa Otavalo. 

Una investigación 
etnomusicológica 

en los Andes 
septentrionales de 

Ecuador. Revista 
Sarance, (55), 17 - 

41.  DOI: 10.51306/
ioasarance.055.02

.................................................................................................................. 
 
Resumen 1

El artículo explora la concepción de la muerte y los ritos funerarios 
de adultos entre los Kichwa Otavalo, pueblo indígena originario de la 
provincia de Imbabura (Andes septentrionales del Ecuador), a partir 
de una investigación de campo realizada en los cantones de Otavalo y 
Cotacachi entre 2022 y 2024. Con base en los estudios de antropología 
de la muerte y de etnomusicología, se analiza el valor funcional de las 
expresiones sonoras, coreúticas y gestuales en el proceso de superación 
del luto dentro de una cultura con una noción circular del tiempo. Según 
la perspectiva émica, la música, la danza y las ofrendas de alimentos 
constituyen los principales medios mediante los cuales el mundo de 
los vivos puede entrar en contacto con el de los ancestros. Las piezas 
instrumentales acompañan todos los momentos del duelo. Además 
de estas, cada fase posee acciones sonoro-gestuales propias: juegos y 
gritos rituales durante el velorio; lamentaciones fúnebres (en ocasiones 
interpretadas incluso en los días previos) y danzas circulares en el 

1  Este trabajo se realizó en dos fases, que se verán reflejadas en los ejemplos y material recolectado. 
La primera, en el año de 2022, y la segunda en el 2024. Esta segunda etapa se realizó como parte de 
una estancia de investigación de 3 meses en el Instituto Otavaleño de Antropología.

Open Access

mailto:matteo.carrozza@uniroma1.it
https://orcid.org/0009-0002-9716-090X
https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

18

entierro; cantos fúnebres y oraciones en la conmemoración. Finalmente, la particular 
relación que los Kichwa establecen con los muertos se manifiesta anualmente en el 
Día de los Difuntos mediante las visitas masivas a los cementerios indígenas locales 
para organizar abundantes banquetes funerarios acompañados por interpretaciones 
musicales de diferentes formas, que van desde los grupos panandinos modernos 
hasta los más tradicionales ángel kalpay, niños y jóvenes que rezan por los difuntos 
haciendo sonar una campana.

Palabras clave: música; ritual funerario; muerte; kichwa; indígena; etnomusicología
.................................................................................................................................. 

Abstract

This article explores the conception of death and the funerary rites of adults among the Kichwa 
Otavalo, an Indigenous people of the northern Ecuadorian Andes (Imbabura province), based 
on fieldwork conducted in the cantons of Otavalo and Cotacachi between 2022 and 2024. 
Drawing on studies in the anthropology of death and ethnomusicology, the functional value 
of sonic, choreutic, and gestural expressions in overcoming grief is analyzed within a culture 
that conceives of time as circular. From an emic perspective, music, dance, and food offerings 
constitute the main means through which the world of the living can come into contact with that 
of the ancestors. Instrumental pieces accompany all stages of mourning. In addition to these, each 
phase includes its own sound-gestural actions: ritual games and shouts during the wake; funeral 
laments (sometimes performed in preceding days) and circular dances at the burial; along with 
funeral songs and prayers during cemetery commemorations. Finally, the distinctive relationship 
that the Kichwa establish with the dead is manifested annually on the Day of the Dead through 
mass visits to local Indigenous cemeteries to hold abundant funerary banquets accompanied 
by all kinds of musical performances, ranging from modern pan-Andean groups to the more 
traditional ángel kalpay, in which children and youths pray for the deceased while tolling a bell.

Keywords: Music; Death ritual; Death; Kichwa; Indigenous; Ethnomusicology

 .................................................................................................................................. 

Tukuyshuk

Kay killkaypimi rimarin Hana Antis Ecuador mamallaktamanta, Imbabura markapi imasha 
Kichwa Otavalo ayllullaktakuna shuk hatun runa wañukpika imashalla aylluta kunpan. 
Kay taripaytami rurarishka ishkay waranka ishkay chunka watamanta, ishkay waranka 
ishkay chunka chushku watakaman wañuymanta kawsaykunata Otavalo kitillipi, Cotacachi 
kitillipipash tapuchishpa pallashkata. Kay killkaytaka wañuymanta yachaykunata antropología 
ukumanta yuyaykunawan wankurishpa yuyarishka kan shinallatak, runakunapa takina yachay 
yuyaykunawanpash wankurishpa rikushkami. Chaypami, mayhan pitapash chinkachishpa 
yallihukpika rikuna imashalla wakan, takin, tushun, kuyurin chay llakita alliyachinnkapak. 
Kay pachaka muyuhunmi yashpapash shinaman llakitaka yallinka. Runa kawsay ukupika, 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

19

takipash, tushuypash, mikunata karanakunapash maymanta tiyana kan, chayta rurashpami 
wañushkakunawan chayshuk pachaman alli richun yashpa kunpay kan. Chayta rurankapakka, 
tawka tunukunatami shukwan shukwan takin. Kaypa katika wakaytapash wakan, kaparin: 
velashpa pukllan, mañashpa kaparin; chaypa katipi wandyan — wakinpikarin puntamanta 
ña shina rurashpa katimun— allpapi pampankapakka muyushpa tushun; wañuymanta takin, 
ashtakata mañan. Tukuriypika rikurin imasha Kichwa runakunaka Aya Marka Punchapi 
wañushka ayllukunawan pakta tuparinata maskan, chaypaka runakunapa ayapampaman 
ashtakapacha rin, chaypika sumaklla mikunawan altarkunata churan, kaykunataka 
takikunawan kunpashpa yallin. Kay takikunataka antismanta runakunapa takiwan, shinallatak 
wawakuna, wambrakuna angel tikrashpa shina shutirishkakunata mañachun minkan, 
paykunaka shuk campanatami wakachishpa mañan. 

Sapi shimikuna: taki; wañushkata kunpay; wañuy; runa; etnomusicología. 

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

20

1. Introducción

La humanidad, desde sus inicios, ha desarrollado prácticas simbólicas 
destinadas a resolver la crisis existencial y social desencadenada por la muerte. 
Estas acciones rituales son funcionales para superar el luto e integrar al difunto 
en la comunidad de los muertos. En este sentido, las expresiones sonoras y 
gestuales en los ritos funerarios marcan la transición del grupo hacia un nuevo 
estatus positivo, garantizando su éxito. A través de la celebración de la muerte, 
los hombres, en todo lugar y tiempo, reafirman la vida2.

Los Kichwa Otavalo, pueblo indígena originario de la provincia de 
Imbabura, ubicada en los Andes septentrionales de Ecuador, tienen una 
concepción fundamentalmente circular del tiempo, inscrita en un sistema 
religioso caracterizado por el sincretismo del culto heliolátrico andino con el 
cristianismo impuesto por los colonizadores españoles3. La noción de tiempo 
cíclico también se revela a nivel lingüístico a través de las palabras kichwa ñawpa 
y washa: ñawpa indica, en el nivel espacial, “lo que está delante”, mientras que 
con el valor temporal se refiere a “lo que ha pasado”; al contrario, washa significa 
“lo que está detrás”, pero también “lo que está en el futuro”. 

La muerte, para los Kichwa Otavalo, coincide con el paso de la vida en el 
mundo de los vivos (kay pacha) a aquella en el mundo de los muertos (chayshuk 
pacha). Este paso está asistido por un sistema ritual específico, caracterizado 
por prácticas musicales y gestuales (coreúticas y lúdicas), mediante las cuales 
se garantiza el desapego del difunto del tiempo presente y su integración en la 
comunidad de los antepasados. La creencia en una vida efectiva después de la 
muerte implica que los vivos deben alimentar regularmente a los difuntos. En 
la relación entre los vivos y los muertos, las expresiones coreútico-musicales, 
el elemento acuático4 y el intercambio de alimentos adquieren una función 
mediadora fundamental entre los dos mundos. Así que cada fase de la vida de 

2   El marco teórico fundamental sobre ritos de paso y rituales funerarios se encuentra en la tríada clásica 
de Van Gennep(1909), Hertz (1928) y Eliade (1948); véase también, para un análisis antropológico 
de la muerte y su dimensión regenerativa: Thomas (1975), Huntington & Metcalf (1979) y Bloch & 
Parry (1982). Para una revisión más reciente, véase Davis (2017).
3   Para una introducción general a la cosmovisión andina, véase Estermann (2006). Para un estudio 
específico de la espiritualidad de los Kichwa Otavalo, véase Cachiguango & Pontón (2010).
4  El agua se considera un ser vivo capaz de relacionar el “mundo de arriba” con el “mundo de 
abajo”, el cielo con la tierra, la temporada de sequía con la estación de lluvias (Estermann, 2006; 
Cachiguango & Pontón, 2010).



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

21

los Kichwa Otavalo está marcada por acciones musicales y ofrendas ceremoniales 
que marcan los momentos más significativos. 

Según la perspectiva émica, el medio privilegiado a través del cual los 
vivos, los muertos y los espíritus de la naturaleza entran en contacto es la 
acción coreútica5. La danza tradicional de los Kichwa Otavalo consiste en un 
movimiento circular basado en el gesto y el sonido del zapateo. Los bailarines, 
con coordinación y compostura, levantan un pie y bajan enérgicamente el otro, 
marcando un ritmo binario que sigue la agógica de la música de acompañamiento. 
El movimiento “en espiral” de la danza kichwa refleja la concepción andina del 
tiempo circular, manifestándose como la concreción del universo andino (pacha 
mama) (Cachiguango, 2006, p. 26). Materializar la idea del tiempo cíclico 
permite a los humanos ejercer control sobre fenómenos que de otro modo serían 
inmanejables e impredecibles. Como afirma Curt Sachs, la reproducción de la 
naturaleza cíclica del calendario agrario asegura la regularidad de los fenómenos 
relacionados con él, asegurando la continuación de la vida (Sachs, 1933). Por 
lo general, el desarrollo circular de la danza kichwa alterna periódicamente 
el sentido horario y antihorario. Sin embargo, a partir de la documentación 
recogida en el trabajo de campo, se observa que un rasgo distintivo de los ritos 
funerarios de los Kichwa Otavalo, que los diferencia del resto de las ceremonias 
que celebran, es el predominio de movimientos circulares en sentido antihorario 
desprovistos de zapateo.  

El siguiente artículo resume los resultados de una investigación que se 
llevó a cabo entre los Kichwa de la provincia de Imbabura, en los cantones Otavalo 
y Cotacachi, en dos fases distintas: de noviembre de 2022 a septiembre de 2023, 
y de septiembre a diciembre de 20246. Durante los períodos de permanencia en 
el campo se documentaron las prácticas rituales asociadas al velorio, al entierro 
y a la conmemoración de los muertos en sus contextos funcionales. Finalmente, 
fue posible asistir a la fiesta del Día de los Difuntos en 2022 y 20247. 

5  Michelle Wibbelsman afirma que los kichwa, al danzar, se convierten en human chakana: 
intersecciones entre los diversos mundos del universo andino (Wibbelsman, 2009). 
6   Durante estos tres meses, el autor de este artículo fue acogido por el Instituto Otavaleño de 
Antropología, al que agradece su disponibilidad. Otro agradecimiento especial se expresa a la 
comunidad kichwa, cuya colaboración, generosidad y apoyo hicieron posible la realización de estas 
documentaciones sensibles. 
7    Además, se registraron fuera del contexto de uso tres ejemplos de vacación. Esta forma musical se 
interpreta con arpa o violín durante los funerales de niños y de jóvenes solteros, eventos a los cuales 
no fue posible asistir. Para profundizar sobre el rito funerario dedicado a los niños, diferente del 
celebrado para los adultos, se remite a Schechter (1992). 

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

22

2. Metodología

 La investigación de campo se llevó a cabo principalmente mediante 
grabaciones audiovisuales de las prácticas coreutico-musicales en sus respectivos 
contextos funcionales. Se adoptó un enfoque dialógico basado en el modelo 
teórico-metodológico del dialogic editing elaborado por Steven Feld (1987), por 
lo que se previó la participación activa de la comunidad kichwa en los procesos 
de reflexión y producción de los datos. Se redactó, por lo tanto, una etnografía 
basada en la relación de reciprocidad entre investigador e interlocutores, y se 
valorizó tanto los puntos de vista éticos como los émicos8.

Las documentaciones fueron analizadas desde una perspectiva semiótica, 
es decir, los sonidos fueron entendidos como signos que vehiculan determinados 
significados contextuales (cfr. Beaster-Jones, 2019). Al igual que las lenguas 
habladas, la música no es un lenguaje universal, sino más bien un comportamiento 
compartido por todos los seres humanos9. Es necesario considerar que las razones 
y los valores de las expresiones sonoras varían según cada contexto. Sin embargo, 
en las culturas tradicionales suele existir una estrecha conexión entre las estructuras 
cosmológicas y el pensamiento musical. A propósito, Feld observa:

For any given society, everything that is socially salient will not necessarily be 
musically marked. But for all societies, everything that is musically salient will 
undoubtedly be socially marked. (Feld, 1984, p. 406)

3. Velorio

El funeral de los Kichwa Otavalo se articula en dos noches de velorio 
en la casa del difunto, luego un tercer día en el que se celebra misa en la iglesia 
y se realiza el entierro en el cementerio. El cuerpo, antes de ser colocado en el 
ataúd, se rocía con agua y romero. El uso de esta hierba aromática cumple con el 
propósito material de prevenir los malos olores, pero también cumple la función 
simbólica de ahuyentar las energías negativas emitidas por el cadáver10. Después 
de eso, el cuerpo se envuelve con un paño blanco (maito)11. A veces, se colocan 

8    El término “émico” se refiere a la perspectiva interna de una cultura, es decir, a lo que corresponde 
al “punto de vista del nativo”. Por el contrario, “ético” remite a la perspectiva externa del observador. 
Para el uso de estos términos en el ámbito etnomusicológico, véase Giannattasio (1992). 
9 Sobre la relatividad cultural del concepto de “música”, se remite a textos clásicos de la 
etnomusicología: Merriam (1964). 
10   En los ritos funerarios, el cadáver a menudo se carga con energías negativas que se eliminan 
ritualmente. Véase De Martino (1958), Bloch & Parry (1982), Davies (2017).
11    Curiosamente, se sigue la misma práctica para cuidar a los recién nacidos. 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

23

ramitas de romero, rosarios o efectos personales sobre los restos. El ataúd se 
coloca en la sala común de la casa sobre una estructura elevada, rodeado de 
velas doradas, cruces y flores. Detrás del ataúd se monta una poderosa cortina 
púrpura, mientras que a los pies se colocan cestas de plástico con alimentos 
(panes, frutas, huevos), un platillo con dinero, una comida caliente y una foto 
de la persona fallecida.

Gradualmente, la casa se llena de familiares y varios miembros de la 
comunidad que acuden a visitar a los dolientes, entregando canastas de comida 
o bebida. Los presentes son invitados a sentarse, mientras que las mujeres se 
encargan de preparar alimentos en abundancia para servir a los huéspedes. Al 
lado del ataúd, sentado o de pie, el maestro de ceremonias (taita maestro) canta 
el rosario (Ave María, Padre Nuestro, Dios te salve María) en forma responsorial 
junto con los asistentes. 

Se documentaron dos ritos. En el primero, en la comunidad de San Luis 
de Agualongo, la persona fallecida era una mujer anciana. Durante la tarde y la 
noche del velorio, algunas mujeres realizaron lamentaciones fúnebres que, debido 
a la falta de confianza con la familia, no fue posible registrar. En el segundo, 
en Otavalo, no se cantó ningún llanto ritual. En esta ocasión, los familiares 
del fallecido, un hombre de aproximadamente cuarenta años, permitieron 
la filmación del evento. Este velorio estuvo acompañado por fandangos y 
sanjuanitos12 tocados por un grupo de amigos del difunto con arpa, quenas, 
guitarras, violines y bandolín, intercalando las piezas musicales con recreaciones 

12     El sanjuanito y el fandango son géneros musicales tradicionales de los Kichwa Otavalo. No es esta 
la ocasión para discutir adecuadamente la historia y evolución del sanjuanito, desde su repertorio 
popular tradicional hasta su consolidación como género nacional. Aquí solo se citan algunos de los 
textos más relevantes: Mullo Sandoval (2009); Wong (2013); Coba Andrade (2021). Es necesario, 
en cambio, señalar el debate en torno a la relación entre sanjuán y sanjuanito, entre quienes afirman 
su sinonimia (Banning, 1991) y quienes destacan diferencias formales sustanciales (Vallejo, 2014). 
Según los Kichwa, ambos términos son casi siempre intercambiables, es decir, la adición del sufijo 
diminutivo depende simplemente del grado de devoción al santo. Sin embargo, en este artículo se 
aplica una diferenciación para referirse a dos formas reconocidas por la comunidad como distintas: 
con sanjuanitos se hace referencia a una composición musical bipartita heterorrítmica con compás 
anapesto (Ȝ�Ȝ�— Ȝ�Ȝ — o — — Ȝ�Ȝ —), generalmente interpretada por conjuntos pan-andinos, 
grupos musicales y en arpa; con sanjuán se indica, en cambio, una pieza bipartita heterorrítmica 
con compás spondeo (— —) marcado por el zapateo. Estos últimos se tocan tradicionalmente 
con armónica, melódica y flautas traversas de caña (gaitas) durante la fiesta solsticial de San 
Juan-Inti Raymi. La única excepción se ha registrado en la parroquia Imantag (cantón Cotacachi), 
donde a veces se marca un ritmo anapesto con los pies tocando cordófonos. El fandango se toca 
tradicionalmente durante los velorios de niños y los matrimonios, acompañando una danza en pareja 
omónima, aunque se puede ejecutar también en otros contextos funerarios, sin acción coreutica. 
Véase: Kockelmans (1989); Peña Mosquera (2020).

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

24

de recuerdos felices de la persona que murió prematuramente. Al llegar al sitio, 
al final de la tarde, se observó un grupo musical de la parroquia interpretando 
canciones de contenido religioso. En contextos funerarios, cantar y tocar en 
grupo es una actividad colectiva que ayuda a los dolientes a compartir el dolor, 
algo que se percibe simbólicamente como un opuesto al sufrimiento individual13. 

Sin embargo, en ambas ocasiones, el elemento sonoro que más caracterizó 
las ceremonias fueron las carcajadas. De hecho, en los ritos funerarios de los 
Kichwa Otavalo se busca constantemente el expediente cómico, espoleando 
bromas y chistes para arrancar una risa, sobre todo, a los familiares cercanos 
del difunto. La tradición funeraria kichwa codifica la risa a través de un ritual 
que consiste en un juego de equipo llamado chunkana, cuyas raíces se rastrean 
hasta la época prehispánica (Hartmann, 1980). Esta práctica todavía se mantiene 
vigente hoy en día, aunque en una medida considerablemente reducida respecto 
al pasado. En los dos casos documentados, solo la familia de Otavalo organizó 
los ritos funerarios relacionados con el velorio, que constan de dos fases: el juego 
del chunkana y el grito ritual del wantyay.

3.1. Chunkana: los juegos rituales

El chunkana es un ritual lúdico que comienza a la medianoche de la última 
noche del velorio y se prolonga hasta las 5:00 de la mañana. De acuerdo con la 
tradición, solo pueden participar los hombres, aunque actualmente se acepta la 
participación de mujeres. Cerca de la hora de inicio, se libera un amplio espacio 
frente al ataúd y se coloca en el suelo un paño rectangular blanco (fachalina), en 
cuyo centro se coloca una vela (Fig. 1). Los asistentes se ofrecen voluntariamente 
como jugadores. Estos se dividen en dos equipos de igual número de participantes, 
y a cada equipo se le asigna veinticuatro granos de maíz que deberán mantenerse 
ocultos bajo la doblez de dos esquinas opuestas del paño (arriba a la derecha y 
abajo a la izquierda). Además, se queman parcialmente seis granos, de modo que 
aparezcan amarillos por un lado y negros por el otro. Luego, el oficiante elige a 
otro jugador inter partes como juez, quien deberá sostener una vela encendida 
en la mano, durante toda la duración del rito. Él será el único jugador que podrá 
interactuar con el oficiante. El inicio del juego lo marca el taita maestro, quien 
invita a los jugadores a arrodillarse a los pies del ataúd para un momento de 
oración. Posteriormente, los jugadores se sientan en el suelo alrededor del paño. 

13    Sobre el valor de las ejecuciones musicales grupales por la superación del duelo, véase Caswell 
(2012).



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

25

Cada jugador, por turnos y en sentido antihorario, lanza los granos quemados, 
cuidando que no salgan nunca del paño. El jugador desplazará los granos ocultos 
de un lado al otro, dejando visibles tantos granos como hayan caído del lado 
negro, quemado. Gana el equipo que primero termine con los 24 granos, o aquel 
que obtenga con un solo lanzamiento seis caras negras simultáneamente. En 
este punto, el equipo perdedor debe enfrentar una penitencia determinada por 
los ganadores. El juez se acerca al taita maestro, escucha el veredicto y comunica 
públicamente el castigo que deberán cumplir los perdedores. A su vez, el juez 
puede ser sancionado con una penitencia también, si no sigue correctamente el 
juego o si se apaga la llama de su vela.

Las penitencias consisten en representaciones teatrales codificadas, en las 
que todos los jugadores-actores interpretan papeles cómicos que, en la mayoría 
de los casos, tienen claras connotaciones eróticas14. Se monta un Carnaval, en el 
que los roles sociales se invierten o exasperan15. Como en toda representación 
carnavalesca, el enmascaramiento es la manifestación concreta del caos desatado 
por el momento de crisis vital, cuya función es la restauración del cosmos a través 
de la inversión y el camuflaje de los fundamentos lógicos del sistema conductual 
ordinario (Eliade, 1948; Buttitta, 1996). 

El número de penitencias representadas durante la noche depende de la 
duración que cada equipo emplee en ejecutarlas. Al término de cada penitencia, 
los jugadores regresan a sentarse alrededor del paño de juego y se repite la ronda 
de chunkana. 

3.1.1. El chunkana documentado en Otavalo

Durante el chunkana observado en Otavalo, los equipos estaban 
conformados por tres personas, y el juez fue interpretado por el hermano del 

14    Mircea Eliade escribe: “el vínculo entre los antepasados, las cosechas y la vida erótica es tan 
estrecho, que los cultos funerarios, agrarios y genéticos se entremezclan a veces hasta fundirse 
totalmente” (Eliade, 1974, p. 130). Para un marco de la relación entre la sexualidad y el rito funerario, 
véase Eliade (1948); Thomas (1976); Huntington & Metcalf (1979); Bloch & Parry (1982).
15    Nhora Benítez Bastidas atestigua la existencia de más de setenta penitencias recreativas, pero 
fuera del contexto funcional. Entre los más relevantes a nivel musical se encuentra el aya tushuy 
(la danza de los difuntos): los perdedores se disfrazan de muertos, aplicando el maito alrededor del 
cuerpo, y bailan en el patio acompañados por la música de las flautas traveseras (Benítez Bastidas, N., 
Posso Yépez, M., Echeverría Almeida, J., Naranjo Toro, M., Maldonado Mina, A. & Cevallos Calapi, 
R, 2021, pp. 245-246). Cachiguango también se refiere a esta penitencia (Cachiguango & Pontón, 
2010, pp. 73-74).

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

26

difunto. Durante el desarrollo del rito se observó un consumo elevado de bebidas 
alcohólicas16. En secuencia, se dramatizaron las siguientes penitencias:

1. La primera derrota de cada equipo fue castigada con clemencia. Los 
perdedores debieron arrodillarse frente al ataúd y rezar: a unos se les 
pidió recitar un Padre Nuestro, a otros un Credo. El olvido de las palabras 
de la oración y las reprimendas del oficiante provocaron hilaridad.

2. La penitencia recayó sobre el juez por haber dejado que se apagase la 
vela. Arrodillado, debió dar una vuelta antihoraria alrededor del paño de 
juego.

3. El gallo: trasladados al exterior de la casa, en la calle pública, los 
perdedores, por turno, debieron golpearse las nalgas diez veces, imitando 
en voz alta el canto del gallo.

4. Golpear la mano: los perdedores se arrodillaron con un brazo extendido 
hacia adelante. Los ganadores golpearon siete veces con fuerza el dorso de 
la mano de los adversarios con el índice y el medio, pronunciando frases 
de reproche y recomendación severa: “¡lavarás la ropa! ¡No tocarás el 
chichi! ¡No te creerás! ¡No tomarás! ¡No fumarás! ¡Ahorrarás! ¡Aprenderás 
el Credo!”.

5. La vela del juez se apagó de nuevo. El oficiante decretó que debía declarar 
su amor a un muñeco. Encontrado un peluche, se arrodilló y compartió 
pensamientos románticos con el juguete que sostenía en las manos, 
mientras el público añadía comentarios de carácter erótico.

6. El mendigo: a cada ganador se le asignó un perdedor. Estos disfrazaron 
al derrotado como un vagabundo con materiales humildes encontrados 
en casa. Luego, el mendigo pidió limosna a los presentes, que mientras lo 
ridiculizaban. 

16    La compartición recíproca de bebidas alcohólicas, como el puro o la chicha, tiene un significado 
importante para las comunidades kichwa. De hecho, el estado alterado de conciencia causado por 
el alcohol se concibe como un medio de unificación comunitaria entre las personas y el mundo 
espiritual. Véase Butler (1992). 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

27

7. Planchado del sombrero: el ganador extendió los bordes de un sombrero 
sobre la espalda del perdedor, que estaba a cuatro patas en frente al 
ataúd, golpeándolo con una piedra y rociándole agua por la boca en 
forma de neblina. Luego, el ganador comenzó a circular entre el público 
intentando vender el sombrero. Los compradores entregaban una 
moneda al vendedor, quien se encargaba de colocarla en el platillo a los 
pies del ataúd. Mientras tanto, el perdedor debía permanecer inmóvil 
manteniendo la misma postura.

8. La viuda: cada perdedor fue disfrazado de mujer y tuvo que bailar frente 
al ataúd con movimientos insinuantes al ritmo de una melodía silbada 
por el ganador. En un caso, se interpretó un sanjuán utilizando el silbido 
del ganador, una armónica (rondín) tocada por un segundo músico y 
zapateo.

9. Encendido de la vela: los perdedores, con los ojos vendados, se sentaron 
sobre una botella de vidrio vacía con las piernas cruzadas y estiradas 
hacia adelante. Mientras tanto, sostenían dos velas, una encendida y otra 
apagada. El objetivo de la prueba era encender la vela apagada usando la 
llama de la encendida, manteniendo el equilibrio sobre la botella.

Figura 1: Tela del chunkana.

Fuente: fotografía de Matteo Carrozza, Otavalo, 04/11/2024.

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

28

3.2. Wantyay: el grito ritual

Poco antes del amanecer, al final del chunkana y antes de dirigirse a la 
iglesia para la misa, se realiza el wantyay (Fig. 2). Este rito consiste en la ejecución 
colectiva de un grito caracterizado por un glissato descendente final, sin duración 
precisa, que disminuye en intensidad hasta el silencio, cuya función es la 
invocación de los ancestros para que reciban al difunto en su mundo. Las alturas 
de la línea melódica no están predeterminadas, por lo tanto, los participantes 
entonan notas distintas17: 

¡ Chayay ! ¡ Chayay ! ¡ Chayay, Ayllu-Familia ! ¡ Wantyay ! 

¡Ven! ¡Ven! ¡Ven, Familia! ¡Wantyay!

Figura 2: Transcripción del patrón rítmico del wantyay.

Fuente: grabación de Matteo Carrozza, Otavalo, 04/11/2024.

La palabra wantyay parece ser una expresión antigua cristalizada, actualmente 
sin significado, que solo se utiliza en este contexto. El grito se repite tres veces en 
cada esquina de la casa, dentro o afuera, siguiendo un sentido antihorario. En el 
caso documentado, la acción ritual se desarrolló en el espacio exterior, a lo largo de 
las calles circundantes, y el grito se entonó en los cuatro cruces que delimitaban el 
edificio, donde los participantes se dispusieron en círculo alrededor del hermano 
del hombre fallecido, quien sostenía aún la vela encendida. El rito concluyó con un 
momento de recogimiento en la habitación que albergaba el ataúd.

4.  Entierro

El entierro se realiza generalmente tres días después del fallecimiento, tras 
la misa. En el evento observado en Otavalo, la salida del féretro de la iglesia estuvo 

17    En Cevallos Calopi et al. (2023), se informa que el grito ritual puede ir acompañado de un churo 
(trompeta natural de concha) o un par de gaitas. Para más información sobre el ritual del wantyay, 
véase: Cachiguango (2001). 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

29

marcada por los sanjuanitos tocados en el atrio por un conjunto compuesto por 
quena, guitarra, bandolín, arpa, violín, chajchas, y también por el tañido del 
campanario. El cuerpo fue trasladado al cementerio con el auxilio de un coche 
fúnebre que encabezaba el cortejo delante de los familiares del difunto, escoltado 
por el grupo musical. Al llegar al cementerio, la acción se trasladó a la capilla. 
Un grupo de mujeres recogió los alimentos y las bebidas que los participantes 
llevaban como ofrenda, colocándolos sobre un mantel extendido en el suelo a la 
derecha del ataúd. El grupo musical continuó tocando sanjuanitos, mientras el 
oficiante, rezando, rociaba el ataúd con agua bendita. La inhumación se llevó a 
cabo al final del banquete, en un ambiente de intensa emoción por parte de los 
presentes, sin acompañamiento musical. Mientras el cuerpo era encementado 
dentro del nicho, el taita maestro seguía recitando oraciones en español. 

Durante una visita al cementerio de Otavalo, se presenció el entierro de 
un anciano originario de la comunidad kichwa de Peguche que, sin embargo, 
había pasado gran parte de su vida en Quito. Tanto el cortejo como el banquete 
fúnebre carecieron de acompañamiento musical. Durante la fase de sepultura, en 
cambio, una pareja de mestizos acompañó la conmoción de la hija del difunto 
con la ejecución de pasacalles y pasillos de contenido fúnebre interpretados con 
dos guitarras. 

En el siguiente subapartado se describe el funeral documentado en 
San Luis de Agualongo, en que se adoptaron acciones rituales suplementarias 
respecto a los casos observados en el centro urbano. A diferencia del velorio, en 
esta ocasión fue posible filmar gracias a la relación de confianza con la familia 
de la difunta. 

4.1. Entierro en San Luis de Agualongo: danzas circulares y llanto funebre

 En el rito documentado en San Luis de Agualongo, desde la iglesia 
hasta el cementerio, el coche fúnebre precedió el cortejo transmitiendo por los 
altavoces sanjuanitos preregistrados. Las letras de los cantos abordaban la muerte 
de la madre, alternando estrofas en kichwa con otras en español. El vehículo era 
seguido, en orden, por algunos hombres parientes de la difunta; por un grupo de 
mujeres, entre ellas las hijas que llevaban en brazos una foto de la madre recién 
fallecida, ramos de flores y un cuenco con agua; por cuatro hombres que cargaban 
el ataúd en los hombros; y finalmente, por el resto de los participantes. A mitad 

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

30

del trayecto y antes de atravesar la puerta del cementerio, el cortejo se dispuso 
en forma circular, haciendo dar al féretro varias vueltas en sentido antihorario, 
mientras el carro permanecía detenido con los altoparlantes encendidos.

Al llegar a la capilla del cementerio, las hijas se precipitaron sobre el 
féretro de su madre. Inclinadas sobre la difunta, con el rostro oculto entre los 
brazos, dieron rienda suelta al dolor mediante una lamentación. Debido a la 
posición adoptada por las mujeres, resultó difícil comprender en su totalidad 
el texto entonado. De los pocos versos distinguibles se dedujo que el canto 
estaba construido como un diálogo, en el que las hijas de la difunta intentaban 
establecer un último contacto con su madre18:

Ñuka payaku, mamitaku   Oh, “viejecita” mía, mamita

Ñuka mamita, mamitaku   Oh, madre mía, mamita

Hichushpa rikanki, mamitaku   Me abandonas, mamita

Manllaykuna, mamitaku   Mis miedos, mamita

Yarikuay yari, mamitaku   Recuérdame, mamita

Uyaway yari, mamitaku   Escúchame, mamita

Ñuka mamitaku    Oh, mamita mía

Ay, mamitaku    Oh, mamita

Fuente: grabación de Matteo Carrozza, San Luis de Agualongo (parroquia Ilúman, cantón Otavalo), 
15/10/2024.

Las voces se entrelazan entonando melodías diferentes, aunque unidas por 
una misma estructura: un inicio ascendente seguido de una cadencia descendente 
de aproximadamente una tercera menor o una cuarta justa, en coincidencia con 
el final del verso, donde se expresa con afecto el vínculo de parentesco con la 
difunta19. Ernesto De Martino observa que la lamentación fúnebre consiste en 
una “técnica del llorar” mediante la cual se resuelve la crisis del luto, es decir, el 
llanto ritual permite controlar la ineluctabilidad del fallecimiento, imponiendo una 
“segunda muerte” simbólica que consiente el paso del difunto al mundo de los 
muertos y la reintegración de los dolientes en la comunidad (De Martino, 1958).

18  Una forma de lamentación análoga se practica también en el área euromediterránea (cfr. De 
Martino, 1958; Bonanzinga, 2017).
19   Una lamentación significativamente similar está transcrita en Viteri (1975). 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

31

La difunta fue sepultada en la misma tumba de su esposo, una vez 
concluido el banquete. En primer lugar, fueron exhumados los restos del hombre, 
que yacían sin ataúd. Antes de depositar en la fosa los restos de la mujer, los 
hijos de la pareja arrojaron un puñado de tierra dentro del féretro de la madre. 
Tras proceder a la inhumación, el ceremoniante bendijo a la difunta mediante 
cantilaciones religiosas y aspersión de agua. Los encargados comenzaron a 
llenar la tumba de tierra únicamente cuando el taita maestro repitió tres veces 
consecutivas una fórmula de Kyrie eleison en pseudo-latín, vertiendo agua 
en la fosa. Luego, se acercó a las hijas de la difunta para rezar en honor a los 
antepasados. En torno a unas canastas con alimentos, el oficiante recitaba sin 
pausa el rosario, mientras las mujeres pronunciaban los nombres de las almas 
por las que se debía rezar. Concluido el entierro, los participantes realizaron 
varias vueltas en sentido antihorario alrededor de la tumba. 

La fase final del rito tuvo lugar de noche en la casa donde se había realizado 
la velación. Aquí, la familia compartió con los participantes un abundante 
banquete. En el lugar del féretro, frente a la foto de la difunta, se colocaron cinco 
porciones de comida caliente, una para cada hijo, y dos botellas de gaseosa. Al 
lado, el ceremoniante invitó a los parientes a acercarse para que indicaran las 
almas de los ancestros por las que rezar. A continuación, el ceremoniante, junto 
con un grupo de mujeres, entre ellas las hijas de la difunta, entonaron en forma 
responsorial el rosario, alternándolo con cantos religiosos ejecutados en coro (Salve 
Gran Señora, Halleluja, El descanso eterno). Tras cada homilía recitada en kichwa, el 
oficiante llenaba un vaso con la gaseosa entregada como ofrenda funeraria y uno de 
los hijos de la difunta debía verterlo fuera de la casa, hasta vaciar la botella. El rito 
concluyó con otra homilía en kichwa del maestro de ceremonia.

5.  Conmemoración

La música y los alimentos se cuentan entre los principales medios a través 
de los cuales la comunidad de los vivos entra en contacto con la de los muertos. 
La condición de convivencia estructural entre el tiempo presente de los vivos y 
el de los antepasados se manifiesta concretamente en los banquetes funerarios 
que se celebran en los cementerios locales cada lunes y jueves20. Esta ofrenda 

20   El wakcha karay se lleva a cabo también durante la Semana Santa, el Año Nuevo y la fiesta de San 
Pedro (29 de junio) (Wibbelsman, 2009), aunque en estas ocasiones no es obligatoria la visita a los 
cementerios. En Peguche, por ejemplo, se comparte la comida y se reza para los muertos frente a la 
capilla de la comunidad.

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

32

alimenticia consumida con y para los difuntos es llamada wakcha karay (cfr. 
Cachiguango, 2000; 2006). 

La tradición establece que, en tales ocasiones, se consume sobre las 
tumbas una comida para conmemorar la memoria de los difuntos, compartiendo 
un momento de convivialidad, oración y música. En primer lugar, se limpia el 
área de escombros y de maleza circundante. A veces se adorna con un macizo 
compuesto por diversas plantas y flores. Posteriormente, se deposita al pie de la 
lápida una porción de comida sobre un mantel. Las figuras tradicionales a las que 
se recurre para honrar a los difuntos son los rezadores y los músicos.

El rezador es una persona que ora en honor de los difuntos. Generalmente 
vestido de blanco, porta un pequeño libro de oraciones y un recipiente 
metálico que contiene agua, claveles y, en ocasiones, ramas de romero. Con la 
flor sumergida en agua, rocía la tumba y los alimentos depositados sobre ella. 
Los rezadores pueden ser hombres o mujeres, aunque se ha observado que la 
bendición con agua es una práctica predominantemente masculina. Las oraciones 
se recitan y/o se cantan en kichwa o en español. Quien solicita los servicios del 
rezador le ofrece alimentos al inicio y durante cada plegaria, mientras pronuncia 
los nombres de las almas por las que desea orar. A continuación, el rezador 
repite el nombre del difunto seguido de la fórmula «alma difunta, descanse en 
paz» e irriga la tumba. No es necesario que el cuerpo de la persona mencionada 
en la oración esté sepultado en el mismo nicho o cementerio. Además, varios 
rezadores pueden orar simultáneamente por el mismo solicitante.

5.1. Documentaciones en el cementerio de Otavalo

Entre los rezadores encontrados en el cementerio de Otavalo, destaca 
José Marielita, agricultor y cantor de la comunidad de Ambi Grande (parroquia 
Imantag, cantón Cotacachi). Él es depositario de la tradición de las tonadas, 
cantos monódicos de estructura estrófica, constituidos por una única melodía 
repetida para cada dístico (Fig. 3). Lamentablemente, recuerda e interpreta solo 
dos de ellas:



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

33

1.

Rosariolla Mamalla  Madre del Rosario

Rosariolla Virginlla  Nuestra Señora del Rosario

Chailla perdonawanki  Perdóname

Chailla yanapawanki  Ayúdame

 

Kunkashcalla tyahukpita En el olvido de mi existencia

Wañuy hura chayamuwan Mi repentina muerte ha llegado  

Kunkashkalla tyahukpita En el olvido de mi existencia

Kai turmintu chayamuwan Este tormento ha llegado

 

Ay yayalla, ay mamalla ¡Oh padre, oh madre!

Ñuka diuslla pushawanmi Dios mío, tú eres mi guía

Ay yayalla, ay mamalla ¡Oh padre, oh madre!

Ñuka diuswan chinkanimi Con mi Dios camino

 

Adiós adiós uma mundo Adiós mundo terrenal

Adiós adiós wasi mama Adiós hogar materno [madre tierra]

Adiós adiós tukuy kuna Adiós a todos

Ñuka diuslla llukshinimi Me voy, Dios mío

 

Sepultura hawallapi  Sobre mi tumba

Huyaipalla patisini  Estoy sufriendo

Sepultura hawallapi  Sobre mi tumba

Yawar piqui wakahuni Estoy llorando lágrimas de sangre

 

Perdonaway señor nikpi Al pedirte perdón, mi Señor

Ñanatalla perdunanllu No escucho tu perdón

 

Oracionwan yuyariway Recuérdame en una oración

Responsowan yuyariway Recuérdame en una ofrenda

Oracionwan yuyariway Recuérdame en una oración

Padre nuestro rizachiway Reza un Padre Nuestro por mí

 

Soberbio huchamanta  Por mi soberbia

Mana perdón mañashkani sin perdón

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

34

Soberbio huchamanta   Por mi orgullo 

Mana misa uyashkani   sin la palabra de Dios

Ishkatilla shyarishpa   Al estar frente 

Amo diusman cuentas kushun  a Dios rendiremos las cuenta

 

Rosariolla Mamalla   Madre del Rosario

Rosariolla Virginlla   Virgen del Rosario

Chailla perdonawanki   Perdóname

Chailla yanapawanki   Ayúdame

 

2.

Juicio tiempo shamukpika  Cuando se acerca el momento del juicio

Juicio tiempo chayamukpika  Cuando llega el momento del juicio

Tukuilla hataringa   Todo se levantará

Chaipirami manllarihushun  Ahí sentiremos el miedo
 
Fuente: grabaciones de Matteo Carrozza, Otavalo, 07/09/2023.

 

Figura 3: Melodia de la tonada 1 ejecutada por José Marielita.

 
 
 
 
 
 
 
Fuente: grabación de Matteo Carrozza, Otavalo, 07/09/2023.

 
 El trabajo de campo reveló que el instrumento más tocado en los 
cementerios hoy en día es el arpa. A los músicos se les paga con comida y/o 
dinero. La tarifa varía según la cantidad de piezas solicitadas. La ejecución musical 
siempre va precedida de la declamación de los nombres de los difuntos que se van 
a celebrar. 

El músico más activo en el cementerio de Otavalo es Quingo21 (Fig. 4). 
Su repertorio incluye principalmente sanjuanitos y algunos fandangos, sin 
parte cantada. De vez en cuando, se pueden encontrar también otros músicos 
deambulando entre las tumbas.

21    “Quingo” es su apodo, prefirió mantener oculto su nombre. 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

35

Figura 4: Quingo tocando su arpa.

 
Fuente: fotografía de Matteo Carrozza, Otavalo, 03/11/2024.

6.  Día de los Difuntos

En la región andina, el Día de los Difuntos se configura como un gran rito 
colectivo que marca el paso anual de la estación seca a aquella de lluvias22. Los 
rituales kichwa se desarrollan en dos días distintos: el 1 y el 2 de noviembre. La 
última semana de octubre se dedica a la preparación de los alimentos típicos de la 
festividad que se consumirán sobre las tumbas: las wawas de pan (niños de pan), 
o sea, panes rituales que reproducen la apariencia de un infante, de un caballo 
o de una paloma, que a veces se entregan a los niños como juguetes; la colada 
morada, bebida de color violeta elaborada a base de harina de maíz negro, frutas 
(mora, frutilla, piña, babaco, naranjilla), hierbas aromáticas; el champús, que 
consiste en una preparación densa y dulce de harina, maíz y hierbas aromáticas 
(Tejada, 1965).

Los protagonistas del Día de Todos los Santos (Ángel Puncha) son los 
ángel kalpay (ángel que corre), niños o jóvenes solteros, en su mayoría varones, 
vestidos de blanco y con la cabeza cubierta por un paño rosa o azul. Sostienen 
en las manos una pequeña campana, a menudo decorada con un tejido rosa, 

22    Para sistemas culturales andinos similares, véase Harris (1982); Bastien (1985). 

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

36

una rama de romero y/o un rosario, que hacen sonar de manera continua. Se 
atribuye a este instrumento la capacidad de entrar en contacto con el mundo 
ultraterreno, es decir, de llamar y comunicarse con las almas de los difuntos. El 
paso estacional queda marcado acústicamente por el estruendo de los idiófonos, 
un recurso sonoro recurrente en los ritos que señalan una transición natural-
cósmica (cfr. Levi-Strauss, 1964; Needam, 1967; Bonanzinga, 2000).

Después de recibir la bendición en la iglesia matriz de Cotacachi, a 
primeras horas de la mañana, estas figuras corren por las calles de la ciudad 
hasta su propia comunidad, donde comienzan las rondas recolectando ofrendas. 
Para recibir al ángel, en cada casa se prepara un altar adornado con imágenes 
religiosas, sobre el cual también pueden colocarse algunas fotos de los seres 
queridos fallecidos. Allí, acompañados por uno o dos ayudantes, recitan sin 
interrupción el Padre Nuestro, el Ave María y el Credo recibiendo a cambio 
alimentos, según las modalidades tradicionales del rezador. Gradualmente, los 
padres del joven reúnen todas las ofrendas a los pies del altar que han dispuesto 
en su hogar. El esfuerzo de la carrera incesante del ángel kalpay se vive como 
un signo de penitencia y demostración de fe, un sacrificio que lo legitima para 
presenciar los cementerios al día siguiente.

Para el Día de los Difuntos, los cementerios indígenas se llenan de 
familias que organizan banquetes sobre las tumbas de sus parientes fallecidos, 
compartiendo con los vecinos la comida preparada para la ocasión. La celebración 
regular de los muertos constituye un dispositivo cultural que priva a la muerte de 
su naturaleza ingobernable, integrando al difunto dentro de las lógicas regulares 
y previsibles del ciclo anual (Bloch & Perry, 1982, p. 10): alimentar al muerto 
equivale a sostener la reproducción de la vida. 

La música y las oraciones son los medios a través de los cuales se entrega 
simbólicamente la comida a los fallecidos. La ejecución musical también 
funciona como entretenimiento durante la festividad. Durante el día de fiesta, 
los cementerios indígenas acogen varios músicos dispuestos a tocar para los 
difuntos a cambio de ofrendas alimentarias y/o monetarias. De la documentación 
contextual se desprende la preeminencia de los instrumentos de cuerda. Los 
instrumentos suelen ser los de los conjuntos pan-andinos (por ejemplo, se ha 
constatado el uso de charangos bolivianos o cuatros venezolanos), aunque con 
una marcada preferencia por el arpa. Algunas familias optan por reproducir 



Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

37

canciones mediante un altavoz portátil23, mientras que otras se encargan 
de las ejecuciones musicales de manera autónoma, llevando sus propios 
instrumentos. Los repertorios escuchables abarcan desde piezas tradicionales, 
hasta composiciones de autores mestizos locales, pasando por canciones pop 
extranjeras. Entre las tumbas también resuenan las oraciones y bendiciones de 
los rezadores, así como las de los ángel kalpay con sus campanas (Fig. 5).

En este punto, es necesario prestar atención a la frecuencia con que se 
establece la relación entre el niño y el muerto en las ritualidades del Día de los 
Difuntos, en particular el consumo de las wawas de pan y la figura del ángel, 
asociadas en las culturas andinas a la transformación de los niños recién fallecidos 
en angelitos. De hecho, los muertos son alimentados mediante la ofrenda de 
comida a jóvenes. Esta conexión, de difusión casi universal, se encuentra en 
la superposición sustancial que las sociedades tradicionales reconocen entre 
el infante y el difunto, ambos situados en una posición liminar dentro de la 
colectividad y simbólicamente vinculados al renacer de la vegetación24.     

Figura 5: Un niño ángel kalpay reza con su campana frente a las ofrendas de comida sobre una tumba.

Fuente: fotografía de Matteo Carrozza, Cotacachi, 02/11/2024.

23   Ya en los años 70, Hartmann quedó impresionado por la música transmitida por un transistor 
(Hartmann, 1973).
24   Sobre la superposición entre niño y difunto, véase Eliade (1948); Lévi-Strauss (1952); Buttitta 
(1995); Bonanzinga (2000). 

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

38

Referencias bibliográficas 

Banning, P. (1991). El sanjuanito o sanjuán 
en Otavalo. Revista Sarance, 15, 195-
217. https://revistasarance.ioaotavalo.
com.ec/index.php/revistasarance/
article/view/174

Bastien, J. W. (1985). Mountain of condor. 
Metaphor and ritual in Andean Ayllu. 
Waveland Press Inc.

Beaster-Jones, J. (2019). Linguistic and semiotic 
approaches to ethnomusicology: From 
abstract structure to situated practice. 
En H. M. Berger & R. M. Stone 
(Eds.), Theory for ethnomusicology. 
Histories, conversations, insights (2ª ed.) 
(pp. 26-50). Routledge.

Benítez Bastidas, N., Posso Yépez, M., 
Echeverria Almeida, J., Naranjo Toro, 
M., Maldonado Mina, A., & Cevallos 
Calapi, R. (2021). El ritual funerario 
desde la cosmovisión del pueblo kichwa de 
Otavalo y Cotacachi. Editorial UTN.

7.  Comer, tocar y jugar con los muertos: reflexión conclusiva

 Durante la investigación de campo en la provincia Imbabura se 
documentó la articulada tradición funeraria de los Kichwa Otavalo, grabando las 
expresiones sonoras, gestuales y lúdicas que caracterizan sus fases principales. 
Gracias a comparaciones de tipo cuantitativo y cualitativo fue posible evidenciar 
la función mediadora de la música y de los alimentos en la relación entre vivos y 
muertos.

Los ritos funerarios permiten a los seres humanos superar el duelo. En 
estos contextos, la música tiene el poder de transformar el dolor en fuerza vital 
propulsora, integrando a los dolientes en el grupo de los vivos y a los difuntos 
en la gran comunidad de los antepasados. Por una parte, mediante prácticas 
sonoro-gestuales específicas y ofrendas ceremoniales, la muerte se enfrenta 
como fuerza nefasta, por otra, se resignifica dentro de las lógicas del crecimiento 
agrario y, en consecuencia, de la continuidad de la vida. Así, la celebración de 
la muerte se convierte en el medio principal a través del cual se determina la 
existencia positiva de los vivos. Por lo tanto, el muerto es necesario para el 
vivo: el recuerdo y la alimentación regular de los antepasados impiden que los 
difuntos “mueran”, garantizando la normal prosecución de la vida tanto en el 
mundo de los vivos como en el de los fallecidos. Comer, tocar música y jugar con 
los muertos devuelve energía vital a los dolientes y, simbólicamente, nutre a los 
difuntos, permitiendo a ambos “vivir” bien.

https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/174


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

39

Blacking, J. (1973). How musical is man?. 
University of Washington Press.

Bloch, M., & Perry, J. (1982). Introduction: 
Death and the regeneration of life. 
En M. Bloch & J. Perry (Eds.), Death 
and regeneration of life (pp. 1-44). 
Cambridge University Press.

Bonanzinga, S. (2000). I suoni della 
transizione. En I. E. Buttitta & 
R. Perricone (Eds.), La forza dei 
simboli (pp. 23-61).

Bonanzinga, S. (2017). Musical mourning 
rituals in Sicily. Ethnomusicology 
Translations, 5. Society for 
Ethnomusicology.

Butler, B. Y. (1992). Espiridualidad y 
consumo de alcohol entre la gente 
otavaleña. Revista Sarance, 16, 31-
63. https://revistasarance.ioaotavalo.
com.ec/index.php/revistasarance/
article/view/181

Buttitta, A. (1995). Ritorno dei morti e 
rifondazione della vita. En C. Lévi-
Strauss, Babbo Natale giustiziato (pp. 
9-42).

Buttitta, A. (1996). Dei segni e dei miti. Una 
introduzione alla antropologia simbolica. 
Sellerio.

Cachiguango, L. E. (2000). Wakcha Karay: una 
praxis de la religiosidad andina en 
Cotama, Otavalo (Ecuador). En Manos 
sabias para criar la vida. Tecnología 
andina (pp. 301-311). Abya Yala.

Cachiguango, L. E. (2001). ¡Wantyay…! El 
ritual funerario andino de adultos en 
Otavalo, Ecuador. Chungara, Revista de 
Antropología Chilena, 2, 179-186.

Cachiguango, L. E. (2006). La sabiduría andina 
en la fiesta y el trabajo. Cuadernos de 
Investigación en Cultura y Tecnología 
Andina (Vol. 23). IECTA.

Cachiguango, L. E., & Pontón, J. (2010). Yaku-
Mama. La crianza del agua: la música 
ritual del Hatun Puncha - Inti Raymi en 
Kotama, Otavalo. Ministerio de Cultura 
del Ecuador.

Caswell, G. (2012). Beyond words: Some 
uses of music in the funeral 
setting. Omega, 64(4), 319-
334. https://doi.org/10.2190/
OM.64.4.c

Cevallos Calopi, R., Benítez Bastidas, N., & 
Bedón Suárez, N. (2023). Wantyay, 
el himno de la muerte en el pueblo 
kichwa Otavalo-Ecuador. Boletín 
de la Academia Nacional de 
Historia, 101(209), 129-
151. http://159.89.236.61/index.php/
boletinesANHE/article/view/365

Coba Andrade, C. (2021). Música etnográfica 
y popular. Instituto Otavaleño de 
Antropología.

Davis, D. J. (2017). Death, ritual and belief. The 
rhetoric of funerary rites. Bloomsbury 
Academic.

De Martino, E. (1958). Morte e pianto rituale nel 
mondo antico: Dal lamento funebre antico 
al pianto di Maria. Bollati Boringhieri.

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/181
https://doi.org/10.2190/OM.64.4.c
https://doi.org/10.2190/OM.64.4.c
http://159.89.236.61/index.php/boletinesANHE/article/view/365
http://159.89.236.61/index.php/boletinesANHE/article/view/365


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

© ISSN: 1390-9207; ISSNE: e-2661-6718

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

40

Eliade, M. (1948). Traité d’histoire des religions. 
Payot.

Eliade, M. (1974). Tratado de historia de las 
religiones (II). Ediciones Cristiandad.

Estermann, J. (2006). Filosofía andina. Sabiduría 
indígena para un mundo nuevo (2ª ed.). 
Instituto Superior Ecuménico Andino 
de Teología (ISEAT).

Feld, S. (1984). Sound structure as social 
structure. Ethnomusicology, 28(3), 
383-409.

Feld, S. (1987). Dialogic editing: Interpreting 
how Kaluli read sound and 
sentiment. Cultural Anthropology, 2(2), 
190-210.

Giannattasio, F. (1992). Il concetto di musica. 
Contributi e prospettive della ricerca 
etnomusicologica. La Nuova Italia 
Scientifica.

Harris, O. (1982). The dead and the devils 
among the Bolivian Laymi. En M. 
Bloch & J. Parry (Eds.), Death and 
regeneration of life (pp. 45-73). 
Cambridge University Press.

Hartmann, R. (1973). Conmemoración de 
muertos en la Sierra ecuatoriana. Ibero-
Amerikanisches Institut, 1, 179-197.

Hartmann, R. (1980). Juegos de velorio en la 
sierra ecuatoriana. Ibero-Amerikanisches 
Institut, 6, 225-274.

Hertz, R. (1928). Sociologie religieuse et folklore. 
Presses Universitaires de France.

Huntington, R., & Metcalf, P. 
(1979). Celebrations of death. The 
anthropology of mortuary ritual. 
Cambridge University Press.

Kockelmans, C. (1989). El fandango en las 
fiestas privadas de los indígenas de 
Otavalo, Ecuador. Revista Sarance, 13, 
127-138. https://revistasarance.
ioaotavalo.com.ec/index.php/
revistasarance/article/view/152

Lévi-Strauss, C. (1952). Le Pere Noël 
supplicié. Les Temps modernes, 72, 
1572-1590.

Lévi-Strauss, C. (1964). Le cru et le cuit. 
Librairie Plon.

Merriam, A. (1964). The anthropology of music. 
Northwestern University Press.

Mullo Sandoval, J. (2009). Música patrimonial 
del Ecuador. Fondo Editorial Ministerio 
de Cultura.

Needham, R. (1967). Percussion and 
transition. Man, 2(4), 606–
614. https://doi.org/10.2307/2799343

Peña Mosquera, D. (2020). Música de 
matrimonio y wawa velorio en 
las comunidades kichwas de 
Cotacachi. Traversari, Revista de 
investigación sonora y musicológica, 8, 
4-17.

Sachs, C. (1933). Eine weltgeschichte des tanzes. 
Dietrich Reimer/Ernst Vohen.

https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://revistasarance.ioaotavalo.com.ec/index.php/revistasarance/article/view/152
https://doi.org/10.2307/2799343


Revista Sarance Nº 55
Diciembre - Mayo - 2026

DOI: 10.51306/ioasarance.055.02

Sonidos y gestos del luto entre los Kichwa Otavalo. 
Una investigación etnomusicológica en los Andes septentrionales de Ecuador

41

Schechter, J. M. (1992). The indispensable harp: 
Historical development, modern roles, 
configurations, and performance practices 
in Ecuador and Latin America. The Kent 
State University Press.

Tejada, L. (1965). Día de difuntos en 
Otavalo. Revista de Foklore 
ecuatoriano, 1, 95-113.

Thomas, L. (1975). Anthropologie de la mort. 
Payot.

Vallejo, J. (2014). La música da vida a vida: 
Transverse flute music of Otavalo, 
Ecuador. [Tesis doctoral]. University of 
California.

Van Gennep, A. (1909). Les rites de passage. 
Emile Nourry.

Viteri, O. (1975). Lamentación de una 
plañidera en Otavalo. Revista de 
Folklore ecuatoriano, 1, 115-123.

Wibbelsman, M. (2009). Ritual encounters: 
Otavalan modern and mythic community. 
University of Illinois Press.

Wong, K. (2013). La música nacional. Identidad, 
mestizaje y migración en el Ecuador (2ª 
ed.). Casa de la Cultura Ecuatoriana.

https://doi.org/10.51306/ioasarance.055.02

